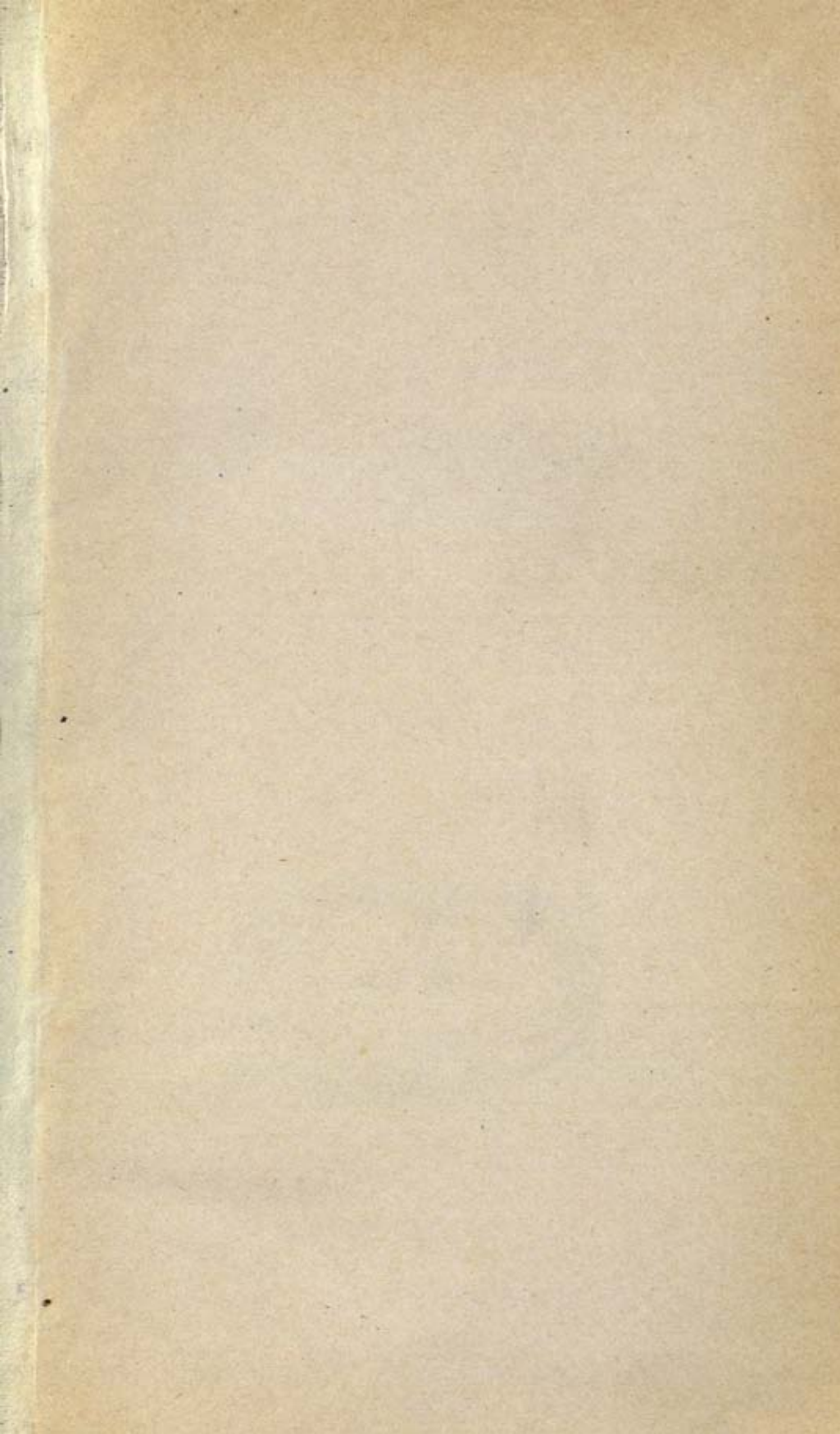


GOVERNMENT OF INDIA  
ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA  
CENTRAL  
ARCHÆOLOGICAL  
LIBRARY

ACCESSION NO. 30771

CALL NO. S a / T / Bha

D.G.A. 79







D 2843 v.2



—

**GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES**

Published under the authority of  
the Government of His Highness  
the Maharaja Gaekwad of Baroda.

P.N.  
~~HB 300~~

D2843

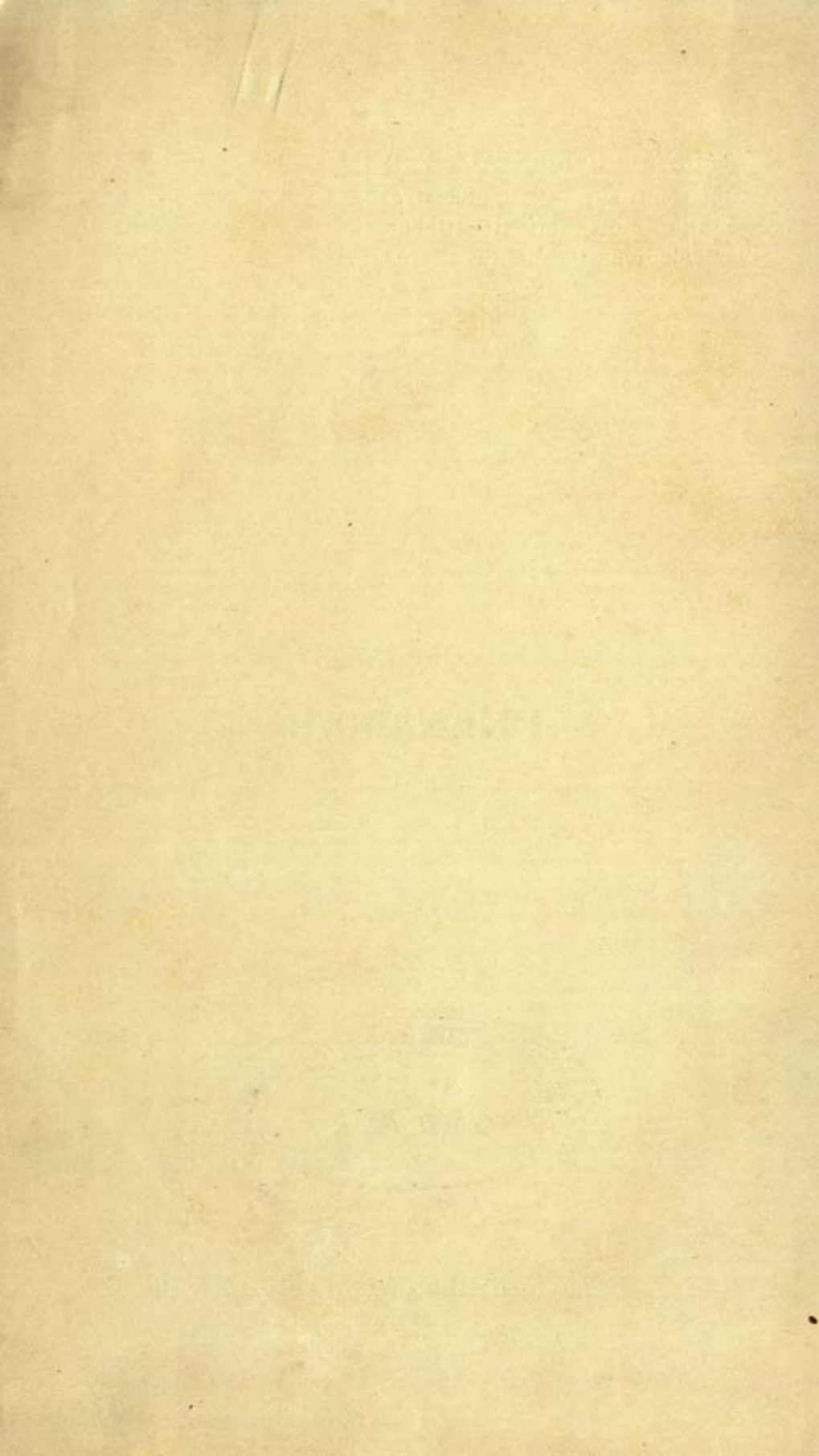
No. XLI

**SĀDHANAMĀLĀ**

Vol. II



**Benoytosh Bhattacharyya, M.A., Ph.D.**  
General Editor





A SPECIMEN PAGE OF MS. Ab.

A SPECIMEN PAGE OF MS. B.

# SĀDHANAMĀLĀ

Vol. II

EDITED WITH AN INTRODUCTION AND INDEX BY  
BENOYTOSH BHATTACHARYYA, M.A., Ph.D.

*Life member, Asiatic Society of Bengal, Ordinary member, Kern Institute, Leiden,  
Holland, Bihar and Orissa Research Society, Patna, General Editor,  
GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES, and Director  
Oriental Institute, Baroda, Author of INDIAN  
BUDDHIST ICONOGRAPHY, etc., etc.*

30771

D2843  
38/33

SaIT  
Bha



1928  
Oriental Institute  
Baroda

**CENTRAL ARCHAEOLOGICAL  
LIBRARY, NEW DELHI.**

Acc. No. .... 30771

Date. .... 26.3.57

Call No. SAI T

Bha

Published by Benoytosh Bhattacharyya at the Oriental Institute,  
Baroda on behalf of the Government of H.H. the  
Maharaja Gaekwad of Baroda.

Printed by P. Knight at the Baptist Mission Press,  
41, Lower Circular Road, Calcutta.

Price, Rs. 9.

## PREFACE.

THE second and the concluding volume of the *Sādhana-mālā* is now presented to the public as No. XLI in the *Gaekwad's Oriental Series*. The first volume published in 1925 contains 170 Sādhanas while this embodies 142 making a total of 312 Sādhanas. These are all short works of Tāntric authors the names of whom in some cases only are known, while in others they are not known. This volume contains in accordance with our promise an introduction dealing with the problems connected with Vajrayāna and a general index.

The second volume opens with a series of Sādhanas (Nos. 171–190) devoted to the worship of Kurukullā in a variety of forms. Kurukullā is followed by Uṣṇīṣavijayā (191), Sitātapatrā (192), and Vajracarcikā (193). Then come the five great protectresses, or Pañcamahārakṣā deities as they are called, beginning with Mahāpratisarā, to whom three Sādhanas (194–96) are ascribed. She is followed in quick succession by the other great protectresses, namely, Mahāmāyūrī (197), Mahāsāhasrapramardanī (198), Mahāmantrānusāriṇī (199), and Mahāsitavatī (200). These deities are very popular even now in Nepal and every devout Buddhist is required to keep a MS of *Pañcarakṣā* in which directions to worship these goddesses along with their appropriate Mantras are given. The next Sādhana (201) is also devoted to the Mahārakṣā deities, but this is in a shorter form than the one that comes after under No. 206. The intervening Sādhanas are ascribed to Mahāpratyāṅgirā (202), Dhvajāgrakeyūrā (203), Aparājitā (204), and Vajragāndhārī (205). Three Sādhanas are then reserved for the worship of Vajraśṛṅkhala (207–09). Her Sādhana is followed by

one of Dhvajāgrakeyūrā (210), and two of Uṣṇīśavijayā, one in prose (211) and the other in verse (212). Vasudhārā the consort of Jambhala comes next and the popularity of the goddess is shown by the attribution of no less than four Sādhanas (213-16) to her worship. Vasudhārā is closely followed by another most powerful and popular goddess known as Vajravārāhī who forms the subject-matter of an authoritative Buddhist Tantra. No less than eleven (117-127) Sādhanas are attributed to Vajravārāhī who is recognized also by the names of Parjñāloka and Jvālāmukhī when worshiped in different Maṇḍalas. Nairātmā, an emanation of Akṣobhya, then appears and to her four Sādhanas (128-131) are ascribed. Vajrayoginī the next goddess is also a powerful and awe-inspiring deity, and she is the subject-matter of an authoritative Buddhist Tantra known as the *Vajrayoginītantra*; to her worship there are seven Sādhanas (132-138) in the *Sādhanamālā*. Then follows a series of Sādhanas devoted to the worship of Heruka who is probably the mightiest god in the whole pantheon and is the subject of a popular Tantra entitled the *Herukatantra*. Heruka is conceived in a variety of forms and to each of these forms several Sādhanas are attributed. Mahāmāya or the four-faced and the four-armed Heruka has two Sādhanas (239-240); the two-faced Heruka with or without the Śakti has nine (241-249); while Vajradāka or the three-faced and six-armed Heruka, who is also called Saptākṣara, because of the seven-syllabled Mantra ascribed to him, has the two next Sādhanas (250-251). The two subsequent Sādhanas (252-253) deal with the processes of *Bāhyapūjā* (external worship) and *Hastapūjā* (worship with hand) of Cakrasamvara a form of Heruka who is so called when he takes the Śakti Vajravārāhī; the union of the two is the subject-matter of the *Cakrasamvaratantra*. The next Sādhana (254) is devoted to the

worship of Buddhapāla who is none but Heruka himself with four arms and represented as united in Yoga with his Śakti Citrasenā. This also is the subject-matter of yet another Tantra by name *Buddhapālatantra*. The last Sādhana (255) in the Heruka series is again devoted to the worship of Cakrasamvara or Heruka who is associated with his Śakti Vajravārāhi. The next Sādhana (256) gives four one-syllabled Mantras and explains the results obtainable therefrom. Then come Vajrahuṇkāra (257) and Mahābala (258) to each of whom one Sādhana is ascribed. To Hayagrīva, also called Paramāśva, no less than three Sādhanas (259–61) are ascribed, while the two subsequent ones Trai-lokyavijaya (262) and Vajrajvālānalārka (263) get only one Sādhana each. Several Sādhanas then follow for the worship of a rather fearful but popular deity named Bhūtadāmara (264–67) who in his turn followed by another popular Vajrayāna deity known as Yamāri or Yamāntaka with a red or blue form: to the latter no less than thirteen (268–280) Sādhanas, some in prose and a large majority in verse, are devoted. The deity who follows next is Vighnāntaka and is rather unfortunate to get only one Sādhana (281) squeezed in between a Sādhana of Yamāntaka and his Balimantra (282). Maitreya the future Buddha to whom only one Sādhana (283) is given shows vividly the apathy displayed towards this mighty personality of primitive Buddhism by the Vajrayānists. The case of Jambhala the god of wealth, however, is different, and the eagerness with which this Buddhist Mammon was worshipped is indicated in the sixteen Sādhanas (284–299), some in prose and others in eloquent verse, contained in the book. Then follow seven Sādhanas (300–306) for the worship of a fierce god Mahākāla who is also conceived in a variety of forms. Mahākāla is followed by Gaṇapati who, though originally Hindu, readily found a place in the Vajrayāna

pantheon; to him one Sādhana is awarded. Rājaśrī Tārā comes next (308) and the subsequent Sādhana (309) contains a panegyric of the same goddess. She is followed by Piṭha Tārā in one Sādhana (310), while the next (311) gives the *Mälāmantra* of the same deity. The last Sādhana (312) in this volume and in the *Sādhanamālā* is ascribed to Mahāhāla whose Mandala with all attendant deities is described in detail.

This volume presented the same peculiarities of language as the previous one, but the work of editing the present volume was rendered more difficult, as for the most part we had to depend on the worst MSS among the lot. The *Sādhanamālā* itself is difficult and when handicapped with very incorrect MSS the difficulties are naturally augmented. This is one of the reasons for the delay in bringing out the present volume and for its imperfections. Only two examples are here quoted as specimens showing the difficulties of the editor in arriving at a correct reading especially without the help of Tibetan Lamas or the voluminous Tangyur. While editing Sādhana No. 165 two readings offered themselves as चादौ वच्छरस्तः पिचुयगात् etc. and चादौ चक्रधर०, and it was a problem to choose one from the two as both appeared to be quite in order. It took us a few days before we could arrive at the correct reading as चक्रधर० and reject the reading वच्छर० as incorrect. It can be seen that the Śloka in question represents a Mantra of Vajravīṇā Sarasvatī: *Om Picu Picu Prajñā-vardhani Jvala Jvala Medhāvardhani Dhiri Dhiri Buddhi-vardhani Svāhā*. The words वच्छर and चक्रधर therefore stand for the symbol ଙ in the beginning of the Mantra before *Picu*. Vajradhara is either the Ādibuddha or the Dhyāni Buddha Akṣobhya who has the Vajra as the recognition symbol. Now both Vajradhara and Akṣobhya originate from the Bījmantra (germ-sylla-

ble) Hūm. Therefore the reading 'Vajradhara' becomes out of the question as the first symbol of the Mantra above stated is Om and not Hūm. But who is this Cakradhara (holder of the disc)? The disc as might be remembered is the recognition symbol of Vairocana whose other name—and it is a rather peculiar one—Cakradhara, is here given in order to conform to the exigencies of metre. Now when we turn to the *Advayavajrasaṅgraha* (p. 41, l. 8) we find व् as the germ-syllable of the Dhyāni Buddha Vairocana, and thus one query is settled.

The other is also quite peculiar. In a Sādhana (No. 296) for Jambhala we meet with a passage where all the three available MSS present the preposterous reading पायाङ् भगवन्तं भगवतौतिभौतः। In this there are two letters in excess of those required by the metre. It presented what seemed to us in the beginning an unsurmountable difficulty but ultimately we solved it in the following manner, and we do not know whether our solution is correct or incorrect. The copyists especially the modern ones in Nepal have certain bad habits, one among them being the introduction of the letter न between भ and व making, for instance, भवन्तं as भगवन्तं। In the present passage depending as we did on their bad habit the two न letters were omitted; and as भ is often written as त the letters तौति० were changed into भौति०। This gave us a little more intelligible passage as पायाङ् भवन्तं भवभौतिभौतम्, "May he protect you who are afraid of the horrors of rebirth."

Before closing this Preface we have to express our gratitude to a number of distinguished persons and scholars. Our grateful thanks are due first to His Highness the Maharaja Sir Chandra Shamsher Jang Bahadur Rana, Prime Minister of Nepal for kindly lending us a beautiful and well-written MS of the *Sādhanamālā* from the

Darbar Library ; to Sir Philip Hartog, Kt., M.A., C.I.E., for kindly procuring a rotograph copy of an invaluable palm-leaf MS from Cambridge ; to Sir John Marshall Kt., Ph.D., D.Litt., Messrs. R. D. Banerji, M.A. and K. N. Dikshit, M.A., three officers of the Archaeological Department for supplying us with photographs which are reproduced in the introduction ; to Mahamahopadhyaya Dr. Haraprasad Shastri of Calcutta for help rendered to us in many directions ; to Dr. S. K. Das of Dacca for helping us in collation ; and Mr. N. K. Bhattachari, M.A. of the Dacca Museum for allowing us to reproduce some of his photographs in the present edition. We continued to receive the same generous and ungrudging help from our esteemed assistant Pandit Lalchand Bhagwandas Gandhi as in the first volume, in proof reading and in valuable suggestions. Another assistant Mr. Mahadeva Ananta Joshi prepared the index for which we record our cordial thanks.

EDITOR.

BARODA,  
8th July, 1927.

## INTRODUCTION.

### § 1. Magic in ancient India.

The belief that man is able by his exercise to control the unseen powers and force them to act in accordance with his own will has been prevalent in all countries and in all times. This is by far the most primitive belief of humanity and on this perhaps rests the mighty foundations of science, religion and magic. Magic may be said to be present whenever power over the unseen is believed to be inherent in some meaningless ritual ; and such belief becomes a religious concept when the seat of power is considered to be resting outside the sphere of man's deliberate control. Magic in the opinion of the leading anthropologists must necessarily be false and barren, for were it ever to become true and fruitful it would no longer be magic but science. Magic on analysis resolves itself into a mistaken application of the laws of the association of ideas by similarity and contiguity. Legitimately applied these same principles yield science and illegitimately applied they yield magic.<sup>1</sup> We can see therefore that between science and magic there exists a very thin veil, and we can venture to suggest that from magical speculations primarily science springs into existence. The fundamental difference that seems to exist between science and magic is that while in science we always get the expected result from a given cause, magic either fails to show any results or shows them only occasionally. Religion is opposed to both magic and science because it is dependent on the assumption that the course of nature and human life is controlled by personal or hypothetical beings superior to man.

---

<sup>1</sup> See Hasting's *Encyclopaedia of Religion and Ethics* : article on *Magic*.

Belief in magic is another name for superstition. If materials were available this superstition could be traceable right up to the beginning of the creation ; and superstition exists now in more or less aggravated form in almost all civilized countries. Superstition may therefore be called the basic weakness of the human race. India is therefore no exception, and the three principal religions of ancient India, Buddhism, Jainism and Hinduism alike shared belief in magic. In India the course of the development of magical conception can be traced through a continuous literature without a break for over three thousand years, and the different phases of development find expression in the R̄gveda, the Brāhmaṇas, Atharvaveda, Kalpasūtras, Dharmasūtras, Purāṇas, the Tāntras and the Pāñcarātras.

Rebellion against Nature on the part of the Indians of hoary antiquity is manifest in two diametrically opposite ways ; they will please her, pacify her, coax her and obtain from her their own necessities. This has been more or less the attitude of the Vedic Aryans towards Nature ; when the desired results were obtained they were attributed to the mercy of the gods who are none but the manifestation of Nature herself ; in case of failure they could do nothing but to offer further panegyrics or oblations with a view that they may be pleased ultimately to grant their desires. But in the event of their prayers not being granted attempts were made to coerce Nature by rituals, sorcery and necromancy. These first made their appearance in the Atharvaveda which though popular among one section of Hindu community, continued, nevertheless, to exercise its influence, and culminated in the full-fledged magical system of the Tāntric age. Even Kauṭilya recommends to the king to seek the help of magicians to avert calamities to the State. The Purāṇas abound in stories relating to the

success of magic. Later on Śukrācāryya warns the kings not to trifle with those who handle Mantras and Tantras. But at no time in the history of India did the Indian mind display more symptoms of disease verging almost on lunacy than was shown during the mediæval period, especially from the latter part of the seventh century down to the advent of the Muhammadan power in India. This period of Indian culture may justly be called the period of Tāntric culture or more properly the Tāntric Age. In their attempt to coerce Nature the Indians of mediæval times brought ruin on themselves as if by reaction. They grew over-enthusiastic over what they thought to be psychic culture, and went on with their multifarious practices for training their mind and for developing psychic power, with ceaseless regularity and devotion. During this Tāntric Age, practically nothing but Tantras and works on allied subjects were committed to writing. This literature assumed gigantic proportions with the contributions of two mighty religious sects of India, and they wove round them a veil of nefarious awe and mystery. The extent of the literature created by them can be gauged by the fact that only a nominal catalogue of all Tāntric works of the Buddhists translated into Tibetan alone comprises three big volumes. The influence created by the magicians of the Tāntric age is even now paramount in India, and throughout the length and breadth of this country people are steeped in superstition. The mighty Western civilization has not been able to lift this veil of superstition from the Indian mind during the century and a half of British administration. The magicians of the present day, however, do no longer wield that sort of magical power which their ancient confrères are believed to have done in the past, but nevertheless they are making capital of the old reputation of Tāntrism, and because the Indian people are very superstitious an extra-

ordinarily large number of Tāntric impostors and vagabonds are allowed to live on public charities. They wear a mystic dress and talk in a mystic manner calculated to mystify the hearers. Superstition has such a strong-hold on the Indian mind that it will readily believe in an absurd story if it is connected with a Sādhu, or a temple or a god, or in a highly imaginative and magical story, rather than in an actual happening which may be a little outside every day experience. It is impossible to say indeed whether the literate or illiterate people are more superstitious but there is no gainsaying the fact that the womenfolk as a class are superstitious to an extent hardly conceivable.

Magic as it finds expression in the Tāntric literature of India has some unique features unlike similar literature in other countries. Whatever was best, ennobling and beautiful in ancient India, in the Pre-Tāntric age, was incorporated by the Tantras. Tāntric literature contributed a great deal to such pseudo-sciences as Astronomy, Astrology, Medicine, Alchemy, Chiromancy, Horoscopy, Divination and Prognostics. It is an admixture of religion, philosophy, science, superstition, dogmas and the five Makāras. It is a pity this wonderful literature in which is locked up the cultural history of India during the whole of the Tāntric age has not received adequate attention from scholars engaged in Indological research. Some partial exploration of the Hindu Tantras has indeed been made in the recent years but the literature of the Buddhist Tantras has been greatly neglected and left alone. Let us therefore—the *Sādhanamālā* being a Tantra—devote our attention to this branch of Indian literature and try to find out what light the study of this and other cognate works throws on the condition of India and Indians of the Tāntric Age.

---

### § 2. The Tantras.

Both Hindus and Buddhists were alike prolific writers of Tantras and the literature extant on them is wonderfully extensive. One of the reasons why the word 'Tantra' cannot be defined but can only be described is because of the fact that an astonishing number of subjects come within its purview, not to speak of its own numerous subdivisions. The Buddhist Tantras in outward appearance, are similar to the Hindu Tantras but in reality there is no similarity between them neither in subject-matter, nor the philosophical doctrines embodied in them, nor in religious principles. This is not to be wondered at since the aims and the objects of the Buddhists are widely different from those of the Hindus. It is difficult to determine when and under what circumstances the word 'Tantra' came to be employed in the sense in which it is used in this literature, nor is it possible to trace the origin of the Tantras or the people who first introduced them. To any careful student of Sanskrit literature it will be evident that when the magical practices become extremely popular with one section of the Indian population, the other section takes them up and incorporates them in its religion, mostly in a modified form so as to suit its own requirements and tenets; and this process of emergence and relapsing goes on continually. The Vedic sacrifices as performed by the orthodox Brahmanic society in the very earliest times attracted a large number of converts on whom the orthodoxy laid down its foundation, and it can very easily be imagined from what we find now that people in those days looked upon these sacrifices and the Brahmins performing them with superstitious awe and reverence. The sacrifices were at one time very popular, especially in the pre-Buddhistic period, and as a matter of fact, no undertaking of any consequence was hazarded without

a sacrifice immediately preceding it. Sacrifices were performed mostly for obtaining happiness in this, the next and future lives. The results of these sacrifices could never be ascertained with scientific regularity, and it appears therefore all the more strange that sacrifices even at the present day should be so popular in Southern India, especially, in Travancore, and that we should hear even now of sacrifices being performed on a gigantic scale and at enormous cost. Buddhism came in when sacrifices were the order of the day and when numerous animals were immolated and eaten in monster assemblies. In Aśoka's time also we find sacrifices and the free use of meat in the assemblies very popular. That the very first of a long series of rock edicts of Aśoka should deal with the stoppage of such assemblies displays the great influence sacrifices with their cooked meat exercised on the minds of the Indian people. On the dismemberment of the Maurya Empire, the sacrifices prohibited by the great Buddhist Emperor revived with great vigour under the Sāmavedī Śūṅgas, and two sacrifices were performed on a grand scale in the very capital of the king who insulted the orthodox sacrifice.

Though Buddha was antagonistic to all sorts of sacrifices, necromancy, sorcery or magic<sup>1</sup> he nevertheless is credited with having given instructions on Mudrās, Maṇḍalas, Yogas, Tāntras, etc., so that prosperity in this world, by virtue of these, could be attained by his less advanced disciples who seemed to care more for this world than for the Nirvāṇa preached by him. India in Buddha's time was so steeped in superstition that any religion which dared forbid all kinds of magic, sorcery and necromancy would hardly be able to withstand

<sup>1</sup> See for instance *Brahmajālasutta* (in *Dīghanikāya*) where Buddha condemns all kinds of 'Vijjā's' which are 'tiracchāna' or crooked. In pp. 9ff such kinds of knowledge are enumerated and condemned.

popular oppositions. A clever organiser as the Buddha was, he did not fail to notice the importance of incorporating magical practices in his religion to make it popular from all points of view and thereby attract more adherents,<sup>1</sup> though it does not appear that he himself ever believed in their efficiency. So long we were ignorant about the Buddha's attitude towards the Tāntric practices excepting a few meagre references in Pali literature and were unable to determine the time of their introduction in Buddhism but Śāntarakṣita and his disciple Kamalaśīla brought out this connection very forcibly in the *Tattvasaṅgraha* and its commentary, stating fully the reasons which made the Buddha to incorporate them in his system.<sup>2</sup> The Tantras and Mantras have been practised by the Buddhists since the time of the Buddha, but unfortunately we do not possess any connected account of them except a few works on the Dhāraṇīs which were translated into Chinese early at the beginning of the Christian Era. These Dhāraṇīs are only unmeaning strings of words which are said to confer great merit when muttered repeatedly for a number of times. Then comes the worship of Buddha in the *Prajñāpāramitā* with all the paraphernalia of worship such as we find in Tāntric worship for obtaining worldly happiness. Then follows the different recensions of *Prajñāpāramitā*,

<sup>1</sup> A clear proof of this is to be found in his doctrine of *Iddhis* which were obtained by the more advanced disciples. The means of attaining *Iddhis* or *Iddhipāda* are also indicated. The number of *Iddhipādas* are four. Viz., Chando, Viriyam, Cittam, Vimamsā. *Pali Dictionary*, p. 157. In *Cullavaga* V. 8. Buddha condemns Bharadvāja for wantonly showing his miraculous power for a bowl of sandal wood.

<sup>2</sup> *Tattvasaṅgraha*, p. 905—

यतोऽग्नियनिर्वातो निषेयसस्य च ।  
स धर्मं उच्चते तादक् सर्वे रेव विचरणे ॥  
तदुक्तमन्तर्योगादिनियमादिधिवत्कृतात् ।  
प्रज्ञारोग्यविभूत्वादिहृषभासीपि जायते ॥

Kamalaśīla adds—तेन भगवतोक्त्यासौ सन्त्योगादिनियमचेति विषयः । योगः  
समाधिः । आदिशब्देन मुद्रामण्डलादिपरिपृष्ठः ।

its Sūtra, Hṛdayasūtra, its Dhāraṇī, the recitation of all of which confers the benefit of reading the whole of the *Prajñāpāramitā*.

Side by side, the Paurāṇic literature attracted a large number of people by their wonderful stories holding out a promise of an award of merits to be gained by hearing the Purāṇas and practising the rites and observances recommended therein and worshipping the gods described in them. The Purāṇas in a very popular form continued vigorously to wield their influence on the minds of the superstitious people of India right up to the time of the Muhammadan conquest and after that in a more or less acute form up to the present time. The flood of the mighty Western civilization may generally be held responsible for the total annihilation of public discourses on the Purāṇas and allied literature in many parts of Eastern India; the same forces are now at work everywhere in other parts of India also.

Moreover, the conception of gods and goddesses in the Paurāṇic literature was so very attractive that the Buddhists in later times could not help incorporating the idea of godhead in their religion; and when they actually did this they deified all important personalities of Buddhism, together with the deification of a large number of Buddhistic ideas and philosophical concepts along with a few purely Hindu gods such as Ganesa, Sarasvati, etc. The Buddhists busied themselves with producing a variety of literature on the Tantras, and during the Tāntric age thousands of works were written. These works were readily transmitted through the Himalayan passes to Tibet, Mongolia, and thence to China and Japan and their influence made a large section of the population in these countries believe in gross magic and superstition. The Tāntric works, especially of the

Buddhists, whose originals in Sanskrit are lost, are now preserved in translations in the pages of the Tibetan Tangyur. The developments on Tantra made by the Buddhists and the extraordinary plastic art they developed did not fail again to create an impression on the minds of the Hindus, and they readily incorporated many ideas, doctrines and gods, originally conceived by the Buddhists in their religion and literature.<sup>1</sup> The bulk of the literature which goes by the name of the Hindu Tantras arose almost immediately after the Buddhist ideas had established themselves, though after the Tāntric Age, even up to the last century, Tāntric works were continued to be written by the Hindus.

Having thus given a survey of the history of Tāntric literature and the mutual interchange of ideas, doctrines and concepts in this branch of literature, we will now proceed to give a definition or rather a description of what is ordinarily meant by the word 'Tantra.' Many scholars have tried to show what the Tantra contains, but each and every one of their descriptions are partial and insufficient; they are bound to be so because the writers of Tantras were most erratic, and never followed any definite plan. Moreover, the definition which holds good in the case of the Hindu Tantras is not found adequate when applied to the Buddhist branch of this literature. Therefore the definitions of Tantra as given by critical students are not unlike the description of an elephant given by a number of blind men.

The Hindus will not call any work a Tantra which does not include the following subjects among many others, for instance, the stories of the creation and the destruction of the world, the mystic charms, a description of the abode of the gods, and of holy places, the

---

<sup>1</sup> Hindu goddesses like Māhācīnatārā, Chinnamastā, Kālī, etc., were originally Buddhist. See *Infra*.

duties of men in the four stages of life and of the position of the Brahmins, a description of the abode of ghosts and other nocturnal beings, of the mystic figures, the origin of magicians and celestial trees, of the position of the stars, and discourses on old stories, meanings of technical terms, description of vows and observances, distinctions between purity and impurity, enumeration of the characteristics of males and females, account of the duties of the king, the customs of the age, and of the rules of law and of spiritual subjects.<sup>1</sup> The Hindus distinguish this Śāstra from two others of a similar kind which go by the names of Āgama and Yāmala. They treat of certain subjects which are not covered by the description of the Tantra given above. The Āgama to be called an Āgama must include besides the stories of the creation and the destruction of the world, the mode of worshipping gods and goddesses and the way of obtaining perfection and *Puraścarana* (repetition of Mantra according to a definite number) of mystic charms, the practice of six cruel rites and four kinds of meditation and austerity.<sup>2</sup> The literature

1

सगच्च प्रतिसंगच्च मनवनिर्णय एव च ।  
देवतानांश्च संस्थानं तीर्थान्द्वैव वर्णनम् ॥  
तथैवाचमध्यमध्य विप्रसंस्थानमेव च ।  
संस्थानद्वैव भूतानां यन्त्राणां द्वैव निर्णयः ॥  
उत्पत्तिर्विवधानां च तक्षणां कल्पमञ्जितम् ।  
संस्थानं ज्योतिषाद्वैव पुराणाण्यानमेव च ॥  
कोषस्य कथनद्वैव ब्रह्मानां परिभाषणम् ।  
ग्रीचाश्चौचस्य चाल्यानं चाल्यानं नरकाणांश्च ॥  
हरचक्रस्य चाल्यानं स्त्रीपुंसाद्वैव लक्षणम् ।  
राजधर्मो दानधर्मा युग्मधर्मस्त्रियेव च ॥  
व्यवहारः कथ्यते च तथा चाल्यानवर्णनम् ।  
इत्यादित्तचार्यैर्युक्तं तन्त्रमित्यभिधीयते ॥

शब्दकल्पद्रुम, art. on तन्त्र ।

2

खण्डित्य प्रलयद्वैव देवतानां यथाचर्णनम् ।  
माध्यनद्वैव सर्वेषां पुराणामेव च ।  
पटकमसाधनद्वैव ध्यानयोगचतुर्विधः ।  
सप्तमिर्लक्षणैर्युक्तं आगमं तदिदुर्वधाः ॥ शब्दकल्पद्रुम, art. on तन्त्र ।

which is known as Yāmala contains an account of creation, astronomical speculations, daily ceremonies, the order of ceremonies, aphorisms, division of the four castes and various sub-castes and of the customs and manners of the time.<sup>1</sup>

The characteristics of Tantra, Yāmala, and Āgama are given in almost every important Hindu Tāntric work. The definitions are not all alike and rarely give a complete idea, and all the definitions taken together will not suffice to give a true account of the entire contents of this enormous literature. In the definition given above it will be seen that speculations on alchemy, medicine, divination, astrology, horoscopy and many similar pseudo-scientific subjects are not included in it though they frequently make their appearance in Tāntric literature.

Similar features present themselves in the Tantras of the Buddhists and, the range of the numerous subjects treated of in this literature will be evidenced by the two volumes of the Catalogue of Tibetan Tangyur in the 'Bibliothèque Nationale' in Paris so far published by P. Cordier. To understand the bulk of the Tāntric literature of the Buddhists we must first take into account that it is distributed among the three grand divisions into which later Buddhism was divided, namely, the Vajrayāna, Sahajayāna, and Kālacakrayāna. Besides these there were other minor Yānas with no marked individuality, such as the Tantrayāna, the Bhadrayāna, etc., which may be said to have originated from the Vajrayāna, the principal Yāna among the three mentioned above. Moreover, we must also consider the

1

सहित्य व्योतिपात्र्यान् नित्यकृत्यप्रदीपनम् ।

ऋग्मस्तुतं वर्णभेदो आतिभेदस्त्वयैव च ॥

युग्मधर्मय संख्यानो यामलस्यादृहत्यम् ।

शब्दकल्पद्रुम्, art. on तन्त्र ।

numerous divisions of each of these three powerful Yānas and many less powerful systems in all of whom the Buddhist Tāntric literature showed its great interest. The Tāntric literature was mainly written by the Vajrayānists called Vajrācāryyas, and the Siddhas whose number is reputed to be eighty-four.

---

### § 3. Origin and Development of Vajrayāna.

The Buddhist Tantras belong more properly to Mahāyāna and not Hīnayāna with its subdivisions of Śrāvakayāna and Pratyekayāna, though it is quite possible that their followers had also some sort of magical practices current amongst them.<sup>1</sup> The *Sādhanamālā* seems to lead us to infer that the Tantras were a development of the Yogācāra school which evolved out of the Sūnyavāda of the Mādhyamikas; but the form or the branch of the Mahāyāna that was directly responsible in this matter seems to be a *tertium quid* which is known as Vajrayāna, and about which very little is known to the students of Buddhism. The *Sādhanamālā* belongs to the Vajrayāna proper and throws immense light on the aims, objects and practices of the people professing this peculiar religion; we shall therefore attempt to give a connected account of Vajrayāna which we have been able to piece together from the *Sādhanamālā* and other Tāntric texts discovered by us.

In the *Sādhanamālā*, the word Mahāyāna occurs twice<sup>2</sup> and from these references we can assume that the

<sup>1</sup> In *Mahāvagga* SBE vi, 34, 1, 2 we read of the magical powers of the whole family of a layman, and of special *Iddhis* obtained by more advanced Buddhists by the practice of *Iddipādas* (v. 1, 5, 7; vi, 15, 8). We read also of the Bhikkhus carrying bowls made of human skulls and carrying odd bits, bones and dirty water. (*Cullavagga* v, 10, 2, 3). In the *Brahmajālasutta* there is a long list of superstitious and magical practices which must have been then in existence. (P. 9ff).

<sup>2</sup> P. 4, महायानाद्वयपरिच्छीयते; P. 225, धर्मं गच्छामि समयं महायानम्।

Tāntric religion was only an outcome of Mahāyāna and that the Vajrayāna acknowledged its suzerainty. The Mahāyāna in the opinion of the Vajrayānists is co-extensive with what they called Dharma<sup>1</sup> which they considered as eternal and to which was given a more important place in later Buddhism, than was assigned to Buddha himself. The word Śūnya occurs almost on every page in the present work, but, so far as it can be ascertained, this Śūnya does not represent the Śūnya as conceived by the Mādhyamaka school and which is defined as :—

अस्तिनास्तितदुभयानुभयचतुष्कोटिविनिर्मुक्तं शून्यरूपम्<sup>2</sup> ।

or, in other words,

न सद्वासद्वा सदसद्वा चाप्यनुभयात्यकम् ।

चतुष्कोटिविनिर्मुक्तं शून्यं माध्यमिका विदुः ॥<sup>3</sup>

To the Mādhyamakas both the subject and the object are Śūnya in essence ; there is no reality either of the mind or of the external world. Obviously, this is a position which is not desirable for the Vajrayānists because to them a positive aspect in the Vijñāna is absolutely necessary. Moreover, the Mādhyamaka school is not referred to anywhere in the book except in one place where it is in the form of an epithet, *Mādhyamakaruceh*, to one of the authors of the Sādhanaś, namely, Dharmākaramati. But if the Sādhana is analysed ample evidence will be found to prove that it belongs more to Yogācāra than to Mādhyamaka. The word Yogācāra occurs in the *Sādhanamālā* twice only<sup>4</sup> but the Vijñānavāda as formulated in this school of thought

<sup>1</sup> *Sādhanamālā*, p. 225—धर्मं भूतं गच्छामि समयं महायानम् ।

<sup>2</sup> *Sareadarvanasamgraha*, p. 23.

<sup>3</sup> *Advayavajrasamgraha*, p. 19, ll. 21-22. (G.O.S. edition No. XL.)

<sup>4</sup> P. 210—तस्य द्वारविधिं वच्ये योगाचारानुसारतः ।

P. 481—मन्त्रतन्त्रादिभिद्विज्ञो योगाचारस्तमः क्वचित् ।

is explained in many places in the book,<sup>1</sup> and this leads us to infer that the Vajrayāna is a direct development of the Yogācāra school and the Vijñānavāda it inculcates.

The word Vajrayāna occurs twice<sup>2</sup> in the *Sādhana-mālā* and it is characterised as ‘the path which leads to perfect enlightenment’ or what they call in Sanskrit *Anuttarasamyaksambodhi*. Vajrayāna literally means the ‘adamantine path’ or vehicle, but its technical meaning is the “Śūnya Vehicle” wherein Śūnya is used in a special sense to represent Vajra. The reason why Śūnyatā is called Vajra is given in the undernoted couplet:

दृढं सासमसौशीर्षमच्छेद्यभेद्यलक्षणम् ।  
अदाह्व अविनाश्च च शून्यता वचमुच्ते ॥<sup>3</sup>

“Śūnyatā is designated as Vajra because it is firm, and sound, and cannot be changed, cannot be pierced, cannot be penetrated, cannot be burnt, and cannot be destroyed.”

The Mahāyānists differ from the Hinayānists in several important points, though for both of them the realization of Śūnyatā which leads to the cessation of sufferings is imperative. But the methods followed by the two branches of Buddhism are widely different, if not altogether antagonistic. The Hinayānists are very keen on obtaining liberation for themselves by their own efforts, without looking into the condition of suffering humanity. They obtain Nirvāṇa, and freedom from sufferings and the consequential repetition of births and rebirths, and virtually an extinction of self altogether. But it must be remembered that even if they are able to

<sup>1</sup> For instance, p. 73, याज्ञयाइकनिर्मुक्तं भावयेत् ज्ञानमाचकम्; pp. 93-4, ततो विश्वं विज्ञमाचं याज्ञयाइकविवर्जितं...; p. 146, विज्ञप्तिमाचं च चैधातुकमाकल्य, etc.

<sup>2</sup> P. 225, यदोऽस्मनुचरसम्यक्सम्मोधिमार्गमात्रयामि यदुत वज्रयानम्; p. 421, म प्राप्नोत्यचिराद्देखिं वज्रयानप्रवर्त्तनीम् ।

<sup>3</sup> Quoted from *Yogaratnamālā* in the *Buddha Gāṇ O Dohā*, p. 8. Also from *Vajrasekhara* in *Advayavajrasamgraha*, p. 23, ll. 23-4.

gain Nirvāṇa they cannot know the perfect truth or remove the veil which conceals the transcendental truth, nor can they impart the knowledge of salvation to others.

The Mahāyānists on the other hand do not care for their own salvation; they are more solicitous about the deliverance of their fellow creatures who are in the grip of constant suffering than about their own. They are not afraid of the *Samsāra* or the cycle of birth and rebirth in the same sense as the Hinayānists are, but they are always ready to undergo any troubles and sufferings if these lead even in a small measure to the spiritual uplift of all beings. Their compassion for the sufferings of humanity actuates them to renounce their merits or even their salvation; but they are able thereby to remove the veil covering the transcendental truth and become omniscient.<sup>1</sup> This ideal of a Mahāyānist finds expression in the *Kāraṇḍavyūha* where the example of Avalokiteśvara Bodhisattva is set up, who refused to accept his Nirvāṇa, though fully entitled to it, until all creatures of the world were in possession of the Bodhi knowledge and obtained freedom from the worldly miseries.<sup>2</sup> They therefore keep their chain of Vijnāna ever active for the benefit of all. It is said that the Mahāyānist, or more properly a Bodhisattva, obtains omniscience only after he has crossed the ten Bhūmis such as are described in the *Daśabhūmika Śāstra*.

This then may be considered the goal of every Bodhisattva and can be obtained either by following the tenets of the Śūnyavāda or the Vijnānavāda. The Mādhyamaka theory of Nirvāṇa is Śūnya or a state

<sup>1</sup> B. Bhattacharyya: *Foreword to the Tattvasaṅgraha* (G.O.S. No. XXX) p. xlviif fl.

<sup>2</sup> Śāṁścāmi's Edition, p. 21—या(ता?) वदवलोकितेश्वरस्य बोधिमत्त्वस्य हड्प्रतिज्ञा न परिपूरिता भवन्ति सर्वमत्त्वाः सर्वदुःखेभ्यः परिमोचिताः यावदनुपरायाः(या?) सम्यक्-सम्बोधी न प्रतिष्ठापिना भवन्ति।

about which neither existence, nor non-existence, nor a combination of the two nor a negation of the two can be predicated. But in Yogācāra which seems to be only a later development of the original Śūnyavāda the element of Vijñāna or a positive element is present in addition to Śūnya or the Nairātmya or non-Ego. The Bodhi mind is a chain of Vijñāna which is changing every moment, the Vijñāna of the previous moment giving rise to the Vijñāna of the next moment with the same memory, quality, conformations, etc., and this process goes on until the Vijñāna attains either omniscience or extinction or Nirvāṇa after having eliminated all impurities.<sup>1</sup> But once omniscience has been attained the chain of consciousness will not strive further for Nirvāṇa (extinction) but will engage itself in the spiritual uplift of all beings; it can only get rest or extinction when the whole world is delivered.

Now this is the sort of Nirvāṇa to which the Vijñānavādins will lead their followers. In this Nirvāṇa, as we have already pointed out, there are two elements: Vijñāna and Śūnya. The Vajrayāna which is the direct outcome of the Vijñānavādin school introduced a new element, or the element of Mahāsukha or 'eternal bliss' and happiness. It introduced further the theory of the five Dhyāni Buddhas each presiding over one of the five Skandhas or 'elements,' and formulated the theory of *Kulas* or families of each of the Dhyāni Buddhas emerging out of them in times of need. It introduced the worship of Śaktis in Buddhism for the first time, and a host of other things including a large number of gods and goddesses, their Sādhanas, panegyrics, etc. Let us now try to trace the origin of this new type of religion by a reference to all available materials.

---

<sup>1</sup> *Tattvasaṅgraha* (G.O.S., No. XXX), p. 75—तस्याचाविद्याचाचोगम्यासाद्भूम्यं-  
तरतमचणोत्पादक्रमेण व्यपगमात्परिमुदज्ञानसनानोदयादपवर्गप्राप्तिः ।

Tārānath is probably right in saying that Tāntrism existed from very early times and was transmitted in the most secret manner possible from the time of Asaṅga down to the time of Dharmakīrti.<sup>1</sup> Asaṅga who was a brother of Vasubandhu (280–360) must have flourished in the first half of the 4th century, and Dharmakīrti, who is not referred to by Hiuen Thsang but is referred to by I-Tsing very probably belonged to a period between 600–650 A.D. So it can be seen that during a long period of nearly three hundred years Tāntrism was handed down from Gurus to disciples in the most secret manner possible before its followers could swell in number so as openly to declare themselves; and it seems quite possible that Saraha, Nāgārjuna, Luipāda, Padmavajra, Anaṅgavajra and finally Indrabhūti were the chief masters to boldly and publicly preach their doctrines and exhort people to follow their tenets and practices, though the names of some other Gurus are also heard in the period intermediate between Asaṅga and Dharmakīrti.

It is indeed very difficult to point our finger to the scripture from which Tāntrism drew its inspiration; but a perusal of Padmavajra's *Guhyasiddhi*, a grossly Tāntric work, leads us to infer that it was the *Guhyasamāja* which was regarded as the most authoritative work of the school. Padmavajra not only advocates the doctrines, tenets and theories embodied in the *Guhyasamāja* in all matters but also gives a succinct digest of the work which he designates *Śrīsamāja* in his treatise. Other<sup>2</sup> writers also, for instance, Indrabhūti in his work en-

<sup>1</sup> Tārānātha's *Geschichte*, p. 201.

<sup>2</sup> For instance—तत्त्वद्वैताना न सिद्धनि जीवेवंशतेरपि ।

सिद्धनि तत्त्वसंयुक्ताः सर्वचेत इ निर्मलाः ॥

साधका भावनाब्रक्षणा निसुन्त्वाः सर्वकल्पये ।

तथ तत्त्वं चित्तं तन्त्रं श्रीमात्रं परिस्फुटम् ॥

(Oriental Institute MS 13,124, fol. 4.)

titled the *Jñānasiddhi* acknowledges the *Guhyasamāja* as a work of great authority and gives a summary of some of the chapters and topics dealt with in this work.<sup>1</sup> Thus it appears to us quite probable that this was the original work from which Tāntrism drew its inspiration. It is believed to have been delivered in an assembly of the faithful by the Sarvatathāgatakāyavākcitta. The work which is written in the form of a Saṅgīti is considered as highly authoritative, even now, amongst Vajrāyānistis and is regarded as one of the Nine Dharmas of Nepal.<sup>2</sup> This is probably the first work of the Tantra school, and Asaṅga quite conceivably may have had something to do with it, as it is commonly believed that the Tantras were introduced by him, from the Tuṣita heaven where he was initiated in mysticism by Maitreya.<sup>3</sup> But of course, this view cannot be said to be definite, or to be based on sufficiently strong evidence, and it is very doubtful whether we will ever be in a position to trace the origin of the Tantra in the most precise manner possible.

It cannot be denied that in the very beginning of early Buddhism and even when Mahāyānism sprang up in later times, a very strict discipline was enjoined on the followers of the faith. On the Bhikṣus the rules were very strictly put into operation ; for instance, they must not have anything to do with women, must not take any food that is forbidden. Wine, flesh, fish, appetisers and many similar objects of enjoyment were specially forbidden. The rules were indeed good and

<sup>1</sup> Here the Tantra is characterised as *Srisamājottara*, meaning probably the Second Part of the *Guhyasamāja*. The *Jñānasiddhi* is in the course of publication in G.O.S.

<sup>2</sup> Bendall : *Catalogue of Buddhist Sanskrit MSS.* p. 70.

<sup>3</sup> See for instance, Waddel : *Lamaism*, p. 128. Evidence of Hindu Tantras also favours the theory that the Tantras were imported from outside. See *Nepal Catalogue*, Vol. II, Preface, p. xviii.

were very attractive in the time of Buddha but inasmuch as they were unnatural their followers could be expected to follow them only for a certain time but not always or for centuries. It was wholly absurd to expect obedience to such strict disciplinary measures from all members of the Saṅgha even in Buddha's lifetime, if not for centuries after his Mahāparinirvāṇa. And after all what would be the result? Freedom from births and rebirths is only a possibility, and the success at best is only questionable. The members of the Saṅgha must have revolted from time to time against these unnatural rules of discipline and party quarrels on such points were already in evidence in the second great Council when the Mahāsāṅghikas were expelled from the Church by the Sthaviras because the latter were unwilling to make any concessions on ten minor points of discipline. Rebellion against the rules on broader and more important matters of discipline must have been in existence amongst the monks,<sup>1</sup> but they could not create a party of their own which would sufficiently be able to cope with the orthodox section which was sure to go against them and denounce them as heretics. Those monks who saw salvation only in leading a natural life went on devising plans and probably by writing what we call the original Tantras which were secretly handed down through their trusted disciples who could practice the rites only in secret. These Tantras are in the form of *Saṅgīti* and are said to have been delivered by the Buddha in an Assembly of the Faithful. It is in this *Saṅgīti* form that all new ideas were introduced into Buddhism and

---

<sup>1</sup> In the *Vinayapitaka* SBE we hear of monks who used to send wreaths of flowers to wives, daughters, young women and female slaves, to sit on one seat, lie on one bed, one mat, one coverlet with the wives and daughters and young women and female slaves, to eat food any time, to drink strong drinks, to dance, to sing, and play music and all these together in every combination. Buddha heard of this and sent some of his trusted disciples to carry Pabbājanīya-kamma against them. *Cullavagga*, I-13.

the *Saṅgītis*, we must remember, were very powerful agencies in the introduction of innovations.

The orthodox followers of the faith were sure to challenge anything that had not been said by the Buddha and that seems to be the reason of the great popularity of the *Saṅgīti* literature. The original Tantras of Buddhism were also therefore in the *Saṅgīti* form wherein were inculcated doctrines which were diametrically opposed to the teachings of Buddha. Easy methods leading to happiness in this world were held out in this literature; easy paths leading to salutations were shown; great parade was made of the merits to be gained by the repetition of the Mantras, Dhāraṇis, panegyrics and worship of gods. But everywhere any casual reader can detect a desire on the part of the authors to thwart all unnatural rules and regulations imposed on the followers. These disciplinary regulations gradually slackened down one after another, and ultimately when the Vajrayānists gained in power and got an overwhelming majority a general revolution was declared against the Mahāyāna orthodoxy which in course of time dwindled to nothingness as it was powerless to fight against the growing disorder amongst the Tāntrics.

The Vajrayānists were however conscious that they were doing something which was against religion and morality, and covert hints to justify their action are not altogether infrequent in their literature. Indulgence in five *Makāras* cannot be said to be conducive to the good of anybody in any religion; to gain emancipation through the agencies of women such as was advocated in Vajrayāna did not also fail to create a baneful impression on the minds of their followers. Hence we find on their part a keen desire to justify their broad principles, and examples of this kind may prove interesting. The responsibilities of the Bodhisattva indeed are very

heavy entailing untold sacrifices. They have to sacrifice everything for the good of suffering humanity, they have to sacrifice their family, children, worldly enjoyments for the benefit of all beings in order to lead them to the path of salvation. The Bodhisattvas cannot obtain their salvation even if they are entitled to it. But they must remain in existence and must strive for the uplift of all. If these Bodhisattvas commit little mistakes such as taking wine, being in the company of women, indulging in good food, fish, meat, etc., certainly these should not be taken into account in view of the colossal sacrifices the Bodhisattvas were daily making for the good of others.<sup>1</sup>

Later on this idea changed, and the Vajrayānists gave a blank charter by boldly declaring that there is nothing in the world that cannot be done by the Bodhisattva who has taken a vow to emancipate the world. It is of course very interesting to note in this connection that ultimately in the Tāntric literature the vow to emancipate the world was reduced to a mere convention, and though every Vajrayānist had to express this pious wish, indulgence in all actions for which common men are ordinarily doomed to hell were the only things practised by them to attain Siddhi. Indrabhūti who was one of the greatest diffusers of Tāntrism says in his *Jñānasiddhi* that by those identical actions which make ordinary men rot in hell for hundreds of crores of cycles, the Yogis obtain emancipation.<sup>2</sup> They went a degree

<sup>1</sup> Compare: *Oittasodhanaprakarana* in JASB, LXVII, p. 178:

बोधिचिन्तं समुत्पाद्य सम्बोधौ कृतचेतसा ।

तदाच्छियन्न कर्तव्यं अगदुदरणाशयैः ॥

<sup>2</sup> *Jñānasiddhi*, p. 32, sl. 15.

कर्मणा देन वै सत्त्वाः कर्मकोटिशतान्यपि ।

पश्चान्ते नरके धीरे तेन योगी विमुच्यते ॥

still further and in an authoritative Tāntric work we find the following still bolder declaration :—

सम्भोगार्थमिदं सर्वं चैधातुकम् शेषतः ।  
निर्मितं वचनादेन साधकानां हिताय च ॥ १

“These three worlds as a whole have been created by Vajranātha for the enjoyment and the good of the worshippers.”

But the Sādhaka has to see that his mind is not troubled or that he is not attached to anything, meaning thereby to any special food or special woman. If the mind is troubled once the emancipation will be difficult to obtain.<sup>2</sup> The crowning remarks were given by Anaṅgavajra where sanction for hideous immorality is given in apparently very harmless words. He says “without Prajñāpāramitā emancipation is not possible, and Prajñāpāramitā resides in every woman. Emancipation can only be obtained by coming in contact with any woman whether of low origin or high or whether mother, sister or other near relatives.”<sup>3</sup> Vajrayānists went beyond due limits in their spite against the strict rules of morality, and they violated all of them and plunged headlong into the worst immorality and sin, and practised a religion which has been characterised by Raja Rajendra Lal Mitra in the following most significant words :—

“Seeing however that the work in which they occur is reckoned to be the Sacred Scripture of

<sup>1</sup> *Prajñopāyaviniścayasiddhi*, p. 23, sl. 31.

<sup>2</sup> *Ibid*, p. 24, sl. 40 :—

तथा तथा प्रवर्जनं यथा न चुभ्यते मनः ।

संचुञ्चेऽचिन्तये तु सिद्धिनैव कदाचन ॥

<sup>3</sup> Cf. *Prajñopāyaviniścayasiddhi*, pp. 22 ff.—

प्रज्ञापारमिता सेवा सर्वया सुक्तिकांचिभिः ।

परमार्थं स्तिता मुद्रा संषट्या तनुधारिणी ॥ २२ ॥

ललनाशकपमास्त्राय सर्वचैव व्यवस्थिता । . . . .

त्राघ्णादिकूलोत्पद्रान् मुद्रां वै अनयज्ञोऽह्वान् । . . . .

अनयिच्छौ स्वसारं च स्वपुर्चौ भागिनेयिकाम् ।

कामयन् तत्त्वयोगेन लघु सिद्धेत साधकः ॥ २५ ॥

millions of intelligent human beings, and their counterparts exist in almost the same words in Tantras which are held equally sacred by men who are by no means wanting in intellectual faculties of a high order, we can only deplore the weakness of human understanding which yields to such delusions in the name of religion, and the villainy of the priesthood which so successfully inculcates them."

Probably in the course of time the Vajrayānists would have stepped back and brought in a more healthy tone in their religion, but by the time a reaction could set in the Muhammadans, were already up and doing, and with one stroke of their sword purged India for good of these horrible priests of immorality and lawlessness by killing every monk they could meet on the streets and by looting the rich monasteries which were the strongholds of mysterious and highly objectionable hosts of priesthood engaged in still more objectionable rites and practices. It is indeed a pity that the Hindus, and also the Jainas to a certain extent, could not throw off the worthless and immoral practices enjoined in the Tantras even when Buddhism was stamped out of India. The reason for this is not far to seek. The attractive practices enjoined in the Tantras, combined with the scandalously superstitious nature of the Indian people proved very lucrative for the unscrupulous priests who continued to fan the fire all along. All *Sampradāyas* as they are called are nothing but organisations for feeding worthless and idle priesthood. They are supposed to minister to those householders who are constantly practising impious actions and daily gaining in sins. These gigantic organisations therefore are more or less the outcome of superstitious belief on the part of ordinary mortals and in these alone the residue of the once popular Tāntrism now finds its expression.

Further, the Vajrayāna incorporated many leading tenets of Mantrayāna which was a form of Mahāyāna Buddhism, where Mantras, Mudrās, Maṇḍalas, and gods were given the greatest prominence for the attainment of *Siddhis* or else Nirvāṇa or omniscience. The earliest book of this class is the *Vidyādhara-piṭaka* which has been characterised by Hiuen Thsang as belonging to the canonical literature of the Mahāsāṅghikas. But this unfortunately is not available to us in original Sanskrit and we cannot say anything with regard to its subject matter or the particular tenets inculcated therein. But the case of the other work entitled the *Mañjuśrīmūlakalpa* discovered by the world famous scholar the late Maha-mahopadhyaya T. Gaṇapati Sastri is otherwise. The text of the book which forms a part of the *Vaipulya-sūtras* of the Mahāyāna school is decidedly the earliest work of Mantrayāna at present available. It is written in the Saṅgīti form, and in the same style as other Mahāyānasūtras are, in prose and verse, and in an archaic style very closely resembling the Gāthā style. This book must have been very popular even after the destruction of Buddhism in India as will be evident from the fact that the book was copied only about four hundred years back in a monastery of Southern India by Ravicandra the head of the monastery called the Mūlaghoṣa Vihāra. The *Mañjuśrīmūlakalpa* deals with the formulæ and practices which lead to the material prosperity of the followers of Mahāyāna, and probably belongs to the early centuries A.D. but decidedly after the time of the composition of the *Amitāyus Sūtra* or the *Sukhāvatī Vyūha* which ushered in the conceptions of Amitābha or Amitāyus and Avalokiteśvara for the first time in Mahāyāna. The *Amitāyus Sūtra* was first translated into Chinese at a period between A.D. 148 and A.D. 170 and hence the time of its composition may be fixed at about 100 A.D. or a little later. The *Mañjuśrī-*

*mūlakalpa* in that case would be only about a hundred years later than the *Amitāyus Sūtra*. If we take the *Guhyasamāja* as the very first and the most authoritative work of the Vajrayāna School we must admit also that much time must have elapsed between the age of *Mañjuśrīmūlakalpa* and the age of the *Guhyasamāja*, which cannot be very much later than the time of Asaṅga who is traditionally regarded as the author of the new introduction.

The beginning of the Saṅgīti in the *Mūlakalpa* is in the orthodox style in opposition to the Tāntric style which is decidedly later and where in the very opening scene Buddha is introduced in the company of a large number of women instead of an assembly of pure and pious Bodhisattvas as in the case of the earlier Saṅgītis. The doctrine of the five Dhyāni Buddhas or even their names and Mudrās and their families are all absent in the *Mūlakalpa* while all these are present in the *Guhyasamāja*. Moreover, the Mantras and Mudrās which were later on systematised in the Vajrayāna book are found scattered in the body of the text of the *Mūlakalpa* in a disorganised manner. The Mantras of some of the Dhyāni Buddhas themselves are found in the *Mūlakalpa* though not exactly with the same meaning or form in which they are met with in the *Guhyasamāja*. Furthermore, the example of a Bodhisattva disobeying all rules of morality and discipline, and obtaining emancipation by the five *Makāras* and other prohibited rites and practices, has not made its appearance in the *Mūlakalpa*. The *Mūlakalpa* indeed speaks of the Mantrayāna but it does not refer to Vajrayāna which is mentioned for the first time in the *Guhyasamāja*. Under these circumstances we may be justified in calling the *Mūlakalpa* as one of the earliest Mahāyāna Sūtra works on which perhaps is based the outward foundation of the Vajrayāna system. Yet, one who will read the *Mañjuśrīmūlakalpa* very

carefully will not fail to notice that it is the product behind which there is a history of development of several centuries. And probably, if we could go to the root of this Mantrayāna, we would have voiced the opinion of Śāntarakṣita and Kamalaśila that instructions on Tantras, Mantras, Mudrās, and Maṇḍalas were delivered by Buddha himself for the benefit of such of his followers who cared more for the material prosperity than the spiritual.

We can thus see that the Vajrayāna took into account all the good things, tenets, philosophical notions and theories, and incorporated all that was best in Buddhism and probably in Hinduism also, and it was owing to this that it attained great popularity. It satisfied everybody, the cultured and the uncultured, the pious and the habitual sinners, the lower and the higher ranks of people and devotees. The Vajrayāna which was in essence a very demoralising religion and went against all the teachings of Buddha and of the great patriarchs of Buddhism, could be popular only because it could cater for all tastes and because it was cosmopolitan in character.

It is difficult to suggest the exact place where Tāntrism originated. The introduction of Śakti worship in religion is so un-Indian that we are constrained to admit it as an external or foreign influence. Some of the Tantras also support this view.<sup>1</sup> But these Tāntrics who incorporated Śakti worship into their religion had some strongholds of their own from where the Tantras

<sup>1</sup> For instance *Nepal Catalogue*, Vol. II, p. 148 under the description of the *Sodasāṇīyā Tantra*:

तन्त्रं मटुक्तं भुवने नवनाशैरकल्पयत् ।  
तथा लैभुवने तन्त्रं कल्पे कल्पे विज्ञम्भते ॥

M.M. Haraprasad Shastri informed us that he had discovered a Tantra where Śiva gives instruction to Pārvatī—गच्छ लं भारते वर्ये अधिकाराय सर्वतः, and asks her to preach the Tantra to all and then return.

were disseminated amongst the Indian public and became popular. In the *Sādhanamālā*<sup>1</sup> we find mention of four Piṭhas or sacred spots of the Vajrayānists, namely, Kāmākhyā, Sirihatṭa, Pūrṇagiri and Uddiyāna.<sup>2</sup> The identification of the first two is certain. Both are situated in the province of Assam. Kāmākhyā is now known both as Kāmākhyā or Kāmarūpa which is a few miles off from Gauhati. Sirihatṭa is modern Sylhet. The identification of the two others has given rise to much speculation and theorizing. Pūrṇagiri is sometimes identified with modern Poona but this is very doubtful, though at this stage it is extremely difficult to suggest any new identification. Uddiyāna is by far the most frequently mentioned among the four Piṭhas and its exact situation has been a matter of great controversy. L. A. Waddel identified this Uddiyana with Udyāna in the Swat Valley. M. Sylvain Levi will place Uddiyāna somewhere in Kashgarh. M.M. Haraprasad Shastri definitely placed it in Orissa. We supported the third theory in several instances and assigned our grounds.<sup>3</sup> Indrabhūti is described as a king of Uddiyāna, and Guru Padmasambhava as his son.<sup>4</sup> Padmasambhava married a sister of Śāntarakṣita in the latter's native place in Zāhor.<sup>5</sup> (Modern Sabhar in the District of Dacca.) Śāntarakṣita belonged to the royal family of Zahor, and therefore it is hardly possible that the king of this place would allow his daughter to be married to a vagabond who comes from such a long distance as Kashgarh or Udyāna in Swat, being driven out of the kingdom by his father Indrabhūti.<sup>6</sup>

<sup>1</sup> 2 Op. cit. pp. 453, 455.

<sup>2</sup> Also spelt as Odḍiyāna, Odiyana, Odryāna.

<sup>3</sup> Bhattacharyya : *Indian Buddhist Iconography*, Intro. p. xxvii, and *Glimpses of Vajrayāna* (in the Proceedings of the Madras Oriental Conference), p. 133.

<sup>4</sup> Waddel : *Lamaism*, p. 380.

<sup>5</sup> Op. cit. p. 382. Zāhor is identified by Waddel with Lahore with a query after it.

<sup>6</sup> Op. cit. p. 381.

We can explain this marriage only if Uddiyāna and Zāhor are believed to be nearer to each other. Moreover, Uddiyāna is mentioned along with Kāmākhyā and Sirihatṭa which, as we can see, are very near each other, and it is hardly possible that Uddiyāna should be associated with the other two even though the distance may be very considerable.<sup>1</sup>

Uddiyāna,<sup>2</sup> according to the authority of *Pag Sam Jon Zan*, is the place where Tāntric Buddhism first developed. In the history of the eighty-four Siddhas Uddiyāna is described as containing 500,000 towns and divided into two kingdoms. In the one called Sambhala Indrabhūti ruled, and in the other Laṅkāpuri<sup>3</sup> Jalendra ruled, whose son had for his wife Indrabhūti's sister Lakṣmīmīkarā who became a Siddha after which Indrabhūti handed over the kingdom to his son.<sup>4</sup>

This also does not clear up our difficulties but the identification of Uddiyāna becomes dependent on that of Laṅkāpuri which is generally identified with either (1) a peak in the Amarakanṭaka mountain, or (2) a place in Assam, or (3) Central India, or (4) Ceylon.<sup>5</sup> But Laṅka is never taken to the Northernmost and Westernmost part of India such as either Kashgarh or Swat even in a remote fashion. Now if we accept the identification of Laṅkā in Assam then Uddiyāna will have to be located in the same country probably in the Western part of it, and this seems to be more likely as Kāmākhyā and Sylhet are both situated in Assam which was till recently formed part of the province of Bengal.

Moreover, the first Siddhācāryya Luipā in the *Pag Sam Jon Zan* is described as sprung from the fisherman

<sup>1</sup> Compare Waddel, op. cit p. 182 "and to the cemetery of Laṅkā (Crtsēga-pa) in the country of Zāhor, where he was named 'Padmasambhava.'" Note this Laṅkā was a part of the kingdom of Uddiyāna.

<sup>2</sup> S. C. Das wrongly writes Udyāna for Uddiyāna as he might have thought the two to be definitely identical.

<sup>3</sup> Note in Waddel, op. cit, p. 182, Laṅkā is associated with Zāhor.

<sup>4</sup> Taranath, 325.

<sup>5</sup> IHQ Vol. II, June, 354.

caste of Uḍḍiyāna who rose to be the writer in the employ of the king of Uḍḍiyāna and was then known as Samantaśubha. He met Śavarīpā who initiated him into the mysteries of Tāntrism.<sup>1</sup> But in the Tangyur Catalogue he is characterised as a Mahāyogīśvara and what is important as a *Bengali*.<sup>2</sup> M.M. Haraprasad Shastri has discovered some Bengali songs composed by him and published them in his now classical work *Buddha Gān O Dohā* with a short account of the author and his songs in the introduction.<sup>3</sup> Luipā seems to have composed a book of songs entitled *Luhipādagītikā*, which is now preserved in Tibetan translation only and from which only a few songs are extant in the original language.

There is then an apparent discrepancy in the two statements about the native place of Luipā, the testimony of *Pag Sam Jon Zan* will take it to be Uḍḍiyāna whereas the Tangyur Catalogue will have it in Bengal. There is, however, in our opinion no discrepancy in the two statements, because Luipā can belong to Uḍḍiyāna and still be a Bengali. The identification of Uḍḍiyāna not being settled under the circumstances enumerated above it is quite possible to locate it in Bengal. If however Laṅkāpura, the counterpart of Uḍḍiyāna, is located according to Prof. Jacobi in Assam, then Uḍḍiyāna also will have to be located in Assam possibly in the Western part of it which is also a part of Bengal.<sup>4</sup>

It is then in Uḍḍiyāna that Tāntrism first developed and was probably transmitted to the other Piṭhas Kāmākhyā, Sirihatṭa and Pūrṇagiri (which must be somewhere near) and thence to the rest of India.

<sup>1</sup> Op. cit. Index, cxv.

<sup>2</sup> P. Cordier: *Catalogue du Fonds Tibétain de la Bibliothèque Nationale*, 2<sup>e</sup> partie, p. 33 under No. xii, 8.

<sup>3</sup> Op. cit. p. 20.

<sup>4</sup> In the *Sādhanamālā*, pp. 80 and 83 Sarahapā is also associated with Uḍḍiyāna. Saraha wrote a number of Bengali songs. *Buddha Gān O Dohā* intro. p. 26. He is said to have been born in the kingdom of Rājñī (?) in Eastern India. *Pag Sam Jon Zan*, index, p. xxvi.

#### § 4. Chronology of Vajrayāna.

From the foregoing it will appear that it is indeed very difficult to trace the origin of this strange religion, but it is much more difficult and hazardous with the present materials to attempt to build a chronology of Vajrayāna. But a beginning has to be made somewhere. Let us attempt, therefore, to make out a beginning in a way which may be above adverse criticism. It has already been pointed out that Vajrayāna is a field of literature entirely unexplored, and any research made in the beginning is bound to be faulty and not altogether free from error; and this, especially, when we have to depend for information on works of highly questionable authority like the *Pag Sam Jon Zan* or Tārānāth's *Geschichte*.

The Buddhists generally believe that the Tantras were introduced into Buddhism by Asaṅga, the elder brother of Vasubandhu, who flourished as we have shown elsewhere<sup>1</sup> between A.D. 280–360. But what he taught and what he introduced the history does not tell. We may however hold that he introduced something very questionable into Buddhism. The accounts of Tārānāth<sup>2</sup> point unmistakably to the fact that the Tāntric knowledge was handed down in secret in a period between Asaṅga and Dharmakīrti; but the material to construct the chronology of the Vajrayāna literature consists in some important *Guruparamparās* or the succession lists of Gurus and disciples through whom a particular Tantra has been handed down. Two such lists prove very valuable in determining the chronology of Vajrayāna: one given in the Tangyur Catalogue of P. Cordier and another in the *Pag Sam Jon Zan* quoted in the edition of the *Chakra Sambhāra*

<sup>1</sup> Foreword to the *Tattvasaṁgraha* (GOS No. XXX) p. lxvif.

<sup>2</sup> Tārānāth, 201.

(sic) *Tantra* by the late Kazi Dawasam Dup.<sup>1</sup> The first gives the succession as follows:—

1. Padmavajra, 2. Anaṅgavajra, 3. Indrabhūti,
4. Bhagavati Lakṣmī, 5. Līlāvajra, 6. Dārikapā,
7. Sahajayoginī Cintā, 8. Dombi Heruka.

The second succession list on which we can rely for the present is the list of Gurus and disciples through whom the *Cakrasamvara Tantra* was handed down, namely : 1. Saraha, 2. Nāgārjuna, 3. Śavaripā, 4. Luipā, 5. Vajraghaṇṭā, 6. Kacchapā, 7. Jālandharī, 8. Kṛṣṇācāryya, 9. Guhya, 10. Vijayapā, 11. Tailopā (or Tilipa), 12. Nāropā.

It is natural to assume that the Tāntric Gurus were very particular about their succession lists and each important Tantra may be believed to have a list of this kind. When these Tantras were translated into Tibetan the translators occasionally noted down the tradition of the Tantras as it was handed down through a succession of Gurus and disciples. It is in this way some lists have been preserved and at present constitute our only authentic material in determining the chronology of this extensive literature.

The two lists above stated are pretty long and cover a considerably long period, and seem to be fairly authentic. In these two lists the point of contact is represented by Jālandharī who in the second list was the first to profess the *Hevajratantra* and to compose a work on the subject. The *Hevajratantra* was introduced by Padmavajra who must therefore be earlier than

---

<sup>1</sup> In determining the chronology importance has been laid on the sequence of works composed by each author and on ascertaining from the titles or actual works how far one is indebted to the other. When such information cannot be had, help from Tārānāth and such other authorities has been freely taken. No reliance has however been placed on the mere words of these Tibetan authorities when evidence of borrowing is manifested in the actual works composed by the authors.

Jālandharī by at least one generation.<sup>1</sup> The second point of contact is that Kamalaśila who was removed by one generation from Indrabhūti wrote a book in which he closely followed a commentary composed by Saraha. The third point of contact is that Dārika in one of his songs reverentially mentions the name of Luipā who must therefore be earlier.

Now in the first list the name of Indrabhūti is by this time quite familiar; he was the father of Guru Padmasambhava who was invited by a king of Tibet and who along with Śāntarakṣita the author of the *Tattvasaṅgraha* erected a monastery at Samye in the year 749 A.D. We have elsewhere<sup>2</sup> discussed this question and have shown that the time when Indrabhūti lived can be fixed to a period between A.D. 687–717 onwards. If we take A.D. 717 as the starting point and 12 years between each succession of a Guru and his disciple then the approximate time of the first succession list will be as follows :—

|                       |    |                      |
|-----------------------|----|----------------------|
| 1. Padmavajra         | .. | <i>cir.</i> 693 A.D. |
| 2. Anaṅgavajra        | .. | <i>cir.</i> 705 A.D. |
| 3. Indrabhūti         | .. | <i>cir.</i> 717 A.D. |
| 4. Lakṣmīñkarā        | .. | <i>cir.</i> 729 A.D. |
| 5. Līlāvajra          | .. | <i>cir.</i> 741 A.D. |
| 6. Dārikapā           | .. | <i>cir.</i> 753 A.D. |
| 7. Sahajayoginī Cintā | .. | <i>cir.</i> 765 A.D. |
| 8. Dombī Heruka       | .. | <i>cir.</i> 777 A.D. |

Now if Jālandharī is taken to be removed by only one generation from Padmavajra who introduced the *Hevajratantra* for the first time, and an interval of 12 years is taken between each succession the chronological order of the second succession will be as follows :—

<sup>1</sup> If however we believe in the story that he along with Gorakṣa, Kānhupā and Gopīcandra belonged to the reign of Devapāla (cir. 820 A.D.), then according to our calculation A.D. 784 will have to be assigned to Luipā who is referred to by Dārikapā (753 A.D.)! But this is absurd. See *infra*.

<sup>2</sup> *Tattvasaṅgraha*, foreword, p. xv.

|                         |    |                      |
|-------------------------|----|----------------------|
| 1. Saraha               | .. | <i>cir.</i> 633 A.D. |
| 2. Nāgārjuna            | .. | <i>cir.</i> 645 A.D. |
| 3. Śavarīpā             | .. | <i>cir.</i> 657 A.D. |
| 4. Luipā                | .. | <i>cir.</i> 669 A.D. |
| 5. Vajraghantā          | .. | <i>cir.</i> 681 A.D. |
| 6. Kacchapā             | .. | <i>cir.</i> 693 A.D. |
| 7. Jālandharīpā         | .. | <i>cir.</i> 705 A.D. |
| 8. Kṛṣṇācāryya          | .. | <i>cir.</i> 717 A.D. |
| 9. Guhya                | .. | <i>cir.</i> 729 A.D. |
| 10. Vijayapā            | .. | <i>cir.</i> 741 A.D. |
| * * *                   |    |                      |
| 11. Tailopā (or Tilipa) | .. | <i>cir.</i> 978 A.D. |
| 12. Nāropā              | .. | <i>cir.</i> 990 A.D. |

When we fix the time of Saraha we practically go to the root of the Buddhist Tantra or Tantrayāna, because Saraha is reputed to be one of the chief promulgators of the Tāntric religion. Both Tārānāth and the author of the *Pag Sam Jon Zan* admit that Saraha was one of the earliest writers and diffusers of Tāntric doctrines and practices. While mentioning the origin of some of the most important Tantras, Tārānāth gives us the information<sup>1</sup> that Saraha (633 A.D.) introduced the *Buddhakapāla Tantra*, Luipā (669 A.D.) the *Yogini Sañcaryā*, Kambala and Padmavajra (693 A.D.) the *Hevajratantra*, Kṛṣṇācāryya (717 A.D.) the *Sampūttilaka*, Lalitavajra (693 A.D.) the three divisions of the *Kṛṣṇayamāritantra*, Gambhiravajra the *Vajrāmyta*, Kukkuri (693 A.D.) the *Mahāmāyā*, and Pito (?) the *Kālacakra*. It is interesting to note that the name of Saraha has also been placed on the top of the succession list of a Tantra of no less celebrity than the *Cakrasamvara Tan-*

<sup>1</sup> There was, it seems, a big gap before Tailopā and all the intermediate Gurus were not mentioned. Tilipā was a contemporary of Mahipāla, probably the first Mahipāla of the Pāla Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla as a Dvārapandita of Vikramasīla. *Pag Sam Jon Zan*, index, pp. xl, lv.

<sup>2</sup> Tārānāth, p. 275 f.

*tra* and that the names of at least four among the Gurus in Tārānātha's list are in chronological order, namely, Saraha, Luipā, Padmavajra, and Kṛṣṇācārya in accordance with the proposed calculation.

Let us now see how the account of Saraha as given by Tārānātha is corroborated by the author of the *Pag Sam Jon Zan*. According to him Rāhulabhadra or Saraha was the name of a Buddhist sage born of a Brāhmaṇin and a Dākini, in the city of Rājñī(?) in the Eastern country. He was an adept both in the Brahmanical and the Buddhist lores and flourished during the reign of King Candanpāla of Prācyā. He worked some miracles in the presence of king Ratna Phala and his Brāhmaṇin minister and thereby converted them to the Buddhist faith. Afterwards he became the high priest of Nālandā. It is also related of him that he visited Orissa where from one Covesa Kalpa he learnt the Mantrayāna, and from there proceeded to Mahārāṣṭra. There he united in Yoga with a female ascetic who had approached him in the guise of an archer's daughter. Having performed the *Mahāmudrā* ritual of mysticism with her he attained to Siddhi. He was thenceforward called Saraha. He used to sing the *Dohā* (hymns) of mysticism and thereby converted 5,000 people and their king to Buddhism. He is characterised as the earliest diffuser of Tāntric Buddhism. He composed a large number of works in Sanskrit and several among them are preserved in the Tibetan Tangyur.

All our authorities, namely, Tārānātha, the author of the *Pag Sam Jon Zan* and the Cakrasamvara succession list are agreed on one point at least that Sarahapāda, also known as Sarahapā, Sarahabhadra and Rāhulabhadra, was one of the earliest Buddhists responsible for diffusing the Tāntric knowledge and popularising it. It is noteworthy that our calculation makes him a con-

temporary of Dharmakīrti (600–650 A.D.) during or after whose time according to Tārānāth the Tantras got publicity.

The next author of importance is Nāgārjuna (A.D. 645) who is, of course, different from the author of the same name who is regarded as the founder of the Madhyamaka school of Buddhist philosophy. Absurd accounts are recorded about the life of this Nāgārjuna and wild stories are told of his stupendous magical feats. M. Walleser,<sup>1</sup> after a thorough investigation of the accounts of Nāgārjuna from Tibetan and Chinese sources, has come to the conclusion that there was no such person as Nāgārjuna existent on the face of the earth. From his learned and scholarly observations it can be easily seen that the Tibetan sources have hopelessly mixed up together the accounts of the Nāgārjuna the disciple of Aśvaghoṣa with the Nāgārjuna who was a disciple of Saraha. One flourished in the first and second quarter of the second century and was the Guru of Āryadeva, while the other flourished somewhere in the middle of the seventh century, the two names thus being separated by nearly five hundred years. But as these two are taken erroneously to mean one and the same person a serious confusion has arisen. The Chinese version which does not take into account the Tāntric Nāgārjuna is less confusing though it also abounds in absurd stories about his life. We are not, however, here concerned with the accounts of Nāgārjuna, the founder of the Madhyamaka school, but we can easily prove the second or the Tāntric Nāgārjuna to be a historical person and a follower of Vajrayāna. Two Sādhanas of his are recorded in the *Sādhanamālā*, one for the worship of Vajratārā,<sup>2</sup> while the other relates to the worship of Ekajaṭā.<sup>3</sup> In the colophon<sup>4</sup> of the latter

<sup>1</sup> *The Life of Nāgārjuna from Tibetan and Chinese Sources*, p. 1.

<sup>2</sup> p. 193 f.

<sup>3</sup> p. 265 f.

<sup>4</sup> आर्यनागार्जुनपादैः भोटेषु उड्डतम् ॥

it is distinctly said that Nāgārjuna rescued this Sādhana from the country of Bhoṭa which may be identified with Tibet. The worship of Ekajaṭā appears to have been current in Tibet, and the goddess probably belonged to the primitive Bon religion of that country, and it was Nāgārjuna who for the first time introduced this goddess into Buddhism. We can thus see that Ekajaṭā, variously known as Ugratārā, Mahācīnatārā, etc., is comparatively a recent introduction in Indian religions, and definitely say that any work, Buddhist or Hindu, which may refer to this goddess must be later than the time in which Nāgārjuna flourished. Nāgārjuna was quite famous and wrote a large number of Tāntric works the translations of many of which are still preserved in the Tibetan Tangyur.<sup>1</sup>

Śavaripa (657 A.D.) is our third author in chronological order. In the *Pag Sam Jon Zan*<sup>2</sup> he is described as having belonged to the hill tribe called the Śavaras or huntsmen in Bāngālā where he met Nāgārjuna during the latter's residence in that country, and embraced Tāntrism, and after being initiated by him, along with his two wives Lokī and Guṇī attained to sainthood. This Śavaripā was also a historical person and has composed a Sādhana of Kurukullā which is published in the *Sādhanamālā*, for the first time.<sup>3</sup> He is also the author of a number of melodious songs in the vernacular of his country which according to the authority of *Pag Sam Jon Zan* was Bāngālā. This Sādhana above referred to has been found in only one manuscript, namely, the one from Cambridge which bears a date in Newari Era equivalent to A.D. 1165. In this Sādhana also there is a *Dohā* in vernacular.<sup>4</sup>

Luipā (A.D. 669) is our next author in chronological

<sup>1</sup> See *Infra*.

<sup>2</sup> p. 385.

<sup>3</sup> Op cit, Index, p. cxxxii.

<sup>4</sup> See *Infra* and *Sādhanamālā*, p. 387.

order. He is termed the first Siddhācāryya or magician and is even now respected by the Tibetan Buddhists. In the Tangyur Catalogue of P. Cordier, he is distinctly called a Bengali.<sup>1</sup> He is further said to have sprung up from the fisherman caste of Uḍḍiyāna and was very fond of the entrails of fish. He was formerly a clerk in the employ of the king of Uḍḍiyāna and was known as Samantaśubha.<sup>2</sup> Several *Dohās* of his are recorded in the *Caryācaryaviniścaya*<sup>3</sup> which has been published in Bengali characters by Mahamahopadhyaya Dr. Haraprasad Shastri of Calcutta.

Leaving aside the next two Gurus such as Vajraghaṇṭā and Kacchapā about whom we have practically very little historical information, we pass on to another great name in Tāntric Buddhism. This is Padmavajra (A.D. 693) the first name in the first succession list above referred to and the author of a large number of works out of which only two are extant in Sanskrit while many others are preserved in translations in Tibetan Tangyur. According to Tārānāth he was the first to introduce the *Hevajratantra* in Vajrayāna, which he did along with his collaborator, Kambalapāda. Padmavajra is also said to be a contemporary of Indrabhūti, Lalitavajra and Kukkuripā.<sup>4</sup> This Lalitavajra is probably the senior Lalitavajra who is said to have introduced the three divisions of the *Kṛṣṇayamāritantra*,<sup>5</sup> and therefore should be distinguished from the later Lalitagupta who was a disciple of Advayavajra.<sup>6</sup> Kukkuripā another contemporary of his is believed to have introduced into Vajrayāna the *Mahāmāyātantra*.

Padmavajra was a historical figure and we have discovered a very interesting work of his entitled the

<sup>1</sup> op. cit., Vol. II, p. 33.

<sup>2</sup> *Pag Sam Jon Zan*, index, p. cxv.

<sup>3</sup> *Buddha Gān O Dohā*, p. 1-76.

<sup>4</sup> Tārānāth, p. 188.

<sup>5</sup> Tārānāth, p. 275f.

<sup>6</sup> see below.

*Guhyasiddhi*,<sup>1</sup> which seems to have been a work of great authority in Tibet even so late as 1747 A.D. when *Pag Sam Jon Zan* was written.<sup>2</sup> The whole work is written in what is called the *twilight language* but still it can be easily seen that he advocates mystic and objectionable rites and practices, which he terms secret rites. According to Padmavajra such practices and rites were first formulated by the Buddha and were first recorded in the *Srīsamāja* which is only another name of the *Guhyasamaja*. Beyond the *Śrīsamāja* he says there is no better treasure in the three worlds.<sup>3</sup> Further, he says: how wonderful are the teachings of Vajrayāna which is the most secret of all secrets, and is without *Svabhāva* (real nature) and is pure and incomparable.<sup>4</sup> He advocates the meditation on the Prajñā (wisdom) and the Upāya (means) and the remembrance of the admantine mind, all of which are more secret than all secrets and which are not possible of attainment without the female element or the Śakti.<sup>5</sup> He asks his followers to enjoy the Mahā-mudrā conjoined with the Upāya which is in his own body. The knowledge of Mahāmudrā which is most auspicious is of a peculiar nature which can be realized by one's own self.<sup>6</sup> Padmavajra, in accordance with the

<sup>1</sup> One copy exists in the Oriental Institute MSS. Library and another is with MM. H.P. Shastri of Calcutta.

<sup>2</sup> See op. cit., p. lxiii, index.

<sup>3</sup> श्रीसमाजात् परं नामि रत्नभूतं चिधातुके ।

<sup>4</sup> अहो गुप्तानिगुप्तस्य वक्षयानस्य देशना ।  
निःखभावस्य शुद्धस्य विद्याते यस्य नोपमा ॥

<sup>5</sup> अतस्तु कथ्यते गुप्तं प्रज्ञोपायविभावनम् ।  
स्मरणं चिन्तवचस्य गुप्तात् गुप्ततरं परम् ॥  
ये न जानन्ति तं शुद्धं स्वदेहेऽपि व्यवस्थितम् ।  
निर्विति तं पदं दिव्यं तेषां सम्यक् ब्रह्मैव्यहम् ॥

<sup>6</sup> महामुद्रां निषेवेत श्वदेहोपायसंयुताम् ।  
स्वसंविद्या चि सा विद्या महामुद्रा परा शुभा ॥

teachings of *Guhyasamāja*, follows the doctrine of the five Dhyāni Buddhas, and says that by these five forms alone Sambodhi can be attained in accordance with the pronouncement of the Tathāgatas. The five forms are: Śāśvata (Vairocana) Akṣobhya, Ratna, Āyus, (Amītabha) and Kulādya (Amoghasiddhi).<sup>1</sup> *Siddhi* or perfection is indeed very difficult to attain in one life; but those who so desire should, according to Padmavajra, take up the secret rite which is the destroyer of all dual thoughts. If he is initiated in the Tantra of Śrīsamāja which is the cause of all happiness he may obtain divine perfection by coming in contact with the Mahāmudrā. But in order to do so the initiation (Abhiṣeka) must be taken from a Guru without whose kind assistance no success can follow.<sup>2</sup> Throughout *Guhyasiddhi* similar ideas occur and it is useless to enumerate the practices inculcated therein. The long and short of the whole work is that without Mahāmudrā (great woman) no emancipation or success in any rite is possible. But if you are initiated into the Mahāmudrā cult success is assured even if you do things which are against all laws, social or religious.<sup>3</sup>

Jālandharīpā, also known as Hādipā (705 A.D.), whom we place one generation after Padmavajra or Saroruhavajra is made by Tārānāth<sup>4</sup> a contemporary of

१ पक्षाकाराभिः समीधिरेष प्रोक्ता सचागतेः ।  
ग्रावताचोभ्यरत्रायुक्तादौः समवस्थितम् ॥

२ अनेन जन्मना मिदिं यः कथिदभिवाल्पति ।  
तेन गुणावतं धार्यं सर्वदृष्टिष्ठदमम् ।  
अभिष्ठके समाजाख्ये तन्वे सर्वशुखोदये ।  
महासुद्राभिष्ठेन दिवसिद्विप्रदायिका ।  
ततः स्वच्छन्दमास्त्राय आदियोग्यकलत्परः ।  
अभ्यासयोगरत्नम् गुरवज्ञादिनिःसृतः ॥

३ येन येन बध्यने जन्मवो रौडकर्मणा ।  
सोपायेन तु येनैव मुच्यन्ते भववन्धनात् ॥

<sup>4</sup> Op. cit., p. 195.

several important personalities such as Bhartr̥hari, Vimalacandra, Kṛṣṇācāryya, Tāntipā and even Dharmakirti. In the *Pag Sam Jon Zan*<sup>1</sup> it is said that he was buried in a hole underground by the order of the King Gopīcandra of Cātigāon, who was afterwards converted to mysticism by the Ācārya.

It is indeed very difficult to place him correctly from the above accounts and all that can be said now is that Jālandhari was regarded as a very ancient Siddhācāryya as may be evidenced by Tārānāth's making him a contemporary of Dharmakirti whose time is definitely known to be the first half of the seventh century A.D. His other contemporaries are mostly mysterious persons and none can say, with any measure of accuracy, as to the time when they flourished. The very fact that Jālandhari wrote a commentary on a work of Saroruhavajra<sup>2</sup> and followed the *Hevajratantra* introduced by him<sup>3</sup> places him one generation after Padmavajra who flourished at the end of the seventh century.

Anaṅgavajra (705 A.D.), the disciple of Padmavajra, is characterised in the history of the Eighty-four Siddhapuruṣas, as the son of King Gopāla of the Eastern India.<sup>4</sup> The time of Gopāla has been fixed by V. A. Smith<sup>5</sup> as *cir* 730 A.D. But S. C. Vidyabhūṣaṇa places him between 695 and 705 A.D.<sup>6</sup> Dr. S. Krisnaswami Iyengar also doubts this date; and in the absence of any inscriptive or monumental evidence we are more in favour of accepting the earlier date. Anaṅgavajra's date will there-

<sup>1</sup> Op. cit. index, p. xcvi. The same story is repeated in Sukur Muham-mad's *Gopīcānder Sannyāsa*, edited by N. K. Bhattachari of Dacca. See pp. 11 f.

<sup>2</sup> *Cat. du Fonds Tibétain*, II, p. 18.

<sup>3</sup> Tārānāth p. 275f.

<sup>4</sup> See Anaṅgavajra in op. cit.

<sup>5</sup> *Early History of India*, 3rd edition, p. 413.

<sup>6</sup> *History of Indian Logic*, p. 323, "Gopāla who reigned up to 705 A.D."

fore be in consonance with the theory advanced in the history of the Eighty-four Mahāsiddhas. Anaṅgavajra seems to be a fairly well-known author as can be seen from the number of works written by him whose translations now find place in the *Tibetan Tangyur*. One of his famous compositions is the *Prajñopāyaviniścayasiddhi*, copies of which are available in the Nepal Durbar Library<sup>1</sup> and the Library of the Asiatic Society of Bengal.<sup>2</sup> The work is characterised by its boldness of spirit and by the lucidity of his teachings. It is now in the course of publication in the *Gaekwad's Oriental Series*. Like Jālāndharīpā who is probably his contemporary, he also wrote several works on the *Hevajratantra*<sup>3</sup> which was for the first time introduced into Buddhism by his Guru Padmavajra.

The next author of importance is Indrabhūti, (717 A.D.), the King of Uḍḍiyāna, which is generally identified with Orissa but which may also conceivably be a part of Bengal.<sup>4</sup> He was the father of Padmasambhava who conjointly with the famous logician Śāntarakṣita erected the monastery of Samye in Tibet in the year 749 A.D.<sup>5</sup> His sister was Lakṣmīnkarā who was married according to the History of the Eighty-four Siddhas<sup>6</sup> to the Prince of Sambhala and attained Siddhi. Indrabhūti was regarded as an authority on Vajrayāna and Tantra long after his time.<sup>7</sup> He has written a large number of works and at least twenty-three among them are preserved in the pages of the *Tibetan Tangyur* in translations.<sup>8</sup> We have, however, been fortunate to discover

<sup>1</sup> Nepal Catalogue, Vol. II, p. 64f.

<sup>2</sup> Descriptive Catalogue Govt. Collection, vol. I, p. 110.

<sup>3</sup> As we know from the index to *Baudha Gāṇ O Dohā*, p. v.

<sup>4</sup> See Supra, p. xxxix; see also B. Bhattacharyya: *Glimpses of Vajrayāna*. (in the Proceedings, Madras Oriental Conference), p. 133.

<sup>5</sup> Waddel: *Lamaism*, p. 576.

<sup>6</sup> Die Geschisten der 84 Zauberer: see Indrabhūti.

<sup>7</sup> Nepal Catalogue II, p. 56.

<sup>8</sup> *Baudha Gāṇ O Dohā*, app. p. 14.

at least two of his works in original Sanskrit, namely, the *Kurukullāsādhana* which appears in the *Sādhanamālā* itself, while the other is called *Jñānasiddhi*.<sup>1</sup> This latter has been taken up for publication in the *Gaekwad's Oriental Series* and we hope to publish it at no very distant date. The *Jñānasiddhi*<sup>2</sup> is an extremely interesting work in twenty-two chapters, giving in a nut-shell many leading doctrines and rites of Vajrayāna which throw immense light on this obscure religion.

As the title indicates the thesis of the *Jñānasiddhi* is that emancipation or perfection can only be attained through the medium of knowledge which is nothing but the knowledge of the five Tathāgatas or the Dhyāni Buddhas. In the first chapter which is entitled *Tattvānirdeśa* the author says that Vajrayāna is the essence of all Tantras, and those who do not know it move about in the sea of Samsāra. Emancipation cannot be obtained either by Mudrā or Mantra, or Māṇḍala or by the learned or by the fools, or by any one who is devoid of knowledge. Those who are conversant with the kind of knowledge which is preached here can attain Bodhi even if they indulge in actions which are against law and morality, such as, animal food, strong drinks, etc. The knowledge, the author says, cannot be obtained without the kind offices of the Guru or the preceptor whose characteristics he describes. The knowledge is then defined as the knowledge of the Tathāgatas which is also known by the three terms Vajrajñāna 'admantine knowledge,' Samantabhadra 'auspicious all round' or Mahāmudrā 'great woman'. This knowledge is subdivided into five Ādarśajñāna, Samatājñāna, Pratyavekṣaṇajñāna, Kṛtyānuṣṭhānajñāna and Suviśuddhajñāna each

<sup>1</sup> One copy is in the possession of MM. Haraprasad Shastri and two copies are in the Baroda Oriental Institute.

<sup>2</sup> For a comprehensive summary see *Glimpses of Vajrayāna*. Op. cit. 137f.

of which is represented by one of the five Dhyāni Buddhas. Armed with these five kinds of knowledge the ascetic should think himself as Sūnya in essence and all else as Sūnya, and with all the paraphernalia of worship should worship none but himself. There is no restriction of food nor is any class of women forbidden. Women of the lowest classes such as the Caṇḍālas or the Dombīs are especially recommended for the purposes of Mahamudrā perfection, though daughters of higher castes such as Brahmins are also recommended with the remark that the worshipper must take care that his mind is not in any way troubled, always bearing in mind that there is no better truth than that which is experienced by himself.

The next author in chronological order is Kṛṣṇācāryya (717 A.D.). In Tangyur<sup>1</sup> we meet with several Kṛṣṇācāryyas, and it is indeed difficult to differentiate between them in the absence of more definite materials. Tārānāth makes Kṛṣṇācāryya a contemporary of Jālandharī, Bhartrhari, Gopicandra and even Dharmakīrti. Tārānāth is probably wrong in making him a contemporary of Dharmakīrti who, as we definitely know, flourished in the first half of the seventh century. Kṛṣṇācāryya seems to be a contemporary of Jālandharī and Gopicandra<sup>2</sup> both of whom in all probability flourished in the first quarter of the 8th century.

According to the *Pag Sam Jon Zan* this Kṛṣṇa was born of a Brahmin family of Orissa and was initiated into the mystic cult by Jālandharīpa. His disciple was a weaver (Tāntipā).<sup>3</sup> Kṛṣṇa is credited in the same work with having introduced the Tantras in which the male and female divinities sit clasping each other.<sup>4</sup>

<sup>1</sup> *Bauddha Gān O Dohā*, app. p. 21ff.

<sup>2</sup> Sukur Muhammad: *Gopīcāndra Sannyāsa*, intro, p. 2.

<sup>3</sup> Index, p. v.

<sup>4</sup> Index, p. lvii.

Kṛṣṇācārya wrote in *Dohās* also, in his own vernacular, which was probably Uriyā and had great affinity towards the old Bengali language. Twelve songs of his are available in the original vernacular and are printed in the *Bauddha Gān O Doha*. The following<sup>1</sup> is only a specimen showing his language:—

जिम जिम करिगारे रिसच  
तिम तिम तथता मचगल वरिसच ॥ ब्रु ॥  
दशवलसचया हरिच्य दशदिसे  
विद्या करि दमकूँ अकिलेसे ॥ ब्रु ॥

In the history of Vajrayāna the name of Lakṣmīñkarā (729 A.D.) is interesting not only because she is a woman but also because of the novel doctrines she preached without reserve and with great confidence and emphasis. Born in a royal family of Uddiyāna as sister of Indrabhūti she showed remarkable boldness in preaching her own peculiar theories in a small but interesting work, entitled, the *Advayasiddhi*.<sup>2</sup> This work was long lost in the original Sanskrit but was preserved in the Tibetan Tangyur in translation.<sup>3</sup> To this work attention of scholars was first drawn by MM. Haraprasad Shastri in one of the stray numbers of an extremely irregular journal which goes by the name of the *Dacca Review*. We have since had an opportunity of studying this book more carefully and the leading ideas revealed by its study are summarised below. Throughout this work the influence of Indrabhūti's *Jñānasiddhi* is very perceptible and this is due probably to the fact that Lakṣmīñkarā was not only a sister of Indrabhūti but also one of his favourite disciples.<sup>4</sup>

<sup>1</sup> Op. cit. p. 18.

<sup>2</sup> One copy of this MS is in the Oriental Institute while the original is with MM. Haraprasad Shastri.

<sup>3</sup> Catalogue du Fonds Tibétain, 2<sup>e</sup> partie, p. 211.

<sup>4</sup> Catalogue du Fonds Tibétain. II, p. 211.

In the *Advayasiddhi* a most remarkable and bold innovation has been introduced by the authoress. Hitherto the Vajrayānists advocated the worship of the five Dhyāni Buddhas and their innumerable emanations, but what Laksmīñkarā advocated was quite out of the way and strange, even though since her time this new teaching has gradually won for it many adherents who are styled Sahajayānists, and who are still to be met with among the Nādhā Nādhis of Bengal and especially among the Bāuls. Laksmīñkarā declares: "There is no need of undergoing suffering; no fastings, and no rites, nor bathing nor purification and other rules of society. Nor do you need to bow down before the images of gods which are prepared of wood, stone or mud. But with concentration offer worship only to your body where all the gods reside."<sup>1</sup>

She explains later on, without however openly declaring the truth, that when the truth is known there is no restriction for the worshipper. He can eat anything, he can drink anything, violate any laws, human or divine. Towards women, she specially declares, no hatred should be displayed because they are the embodiments of the Prajñā in restraint.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> न कष्टकल्पनां कुर्यात् नोपवासो न च क्रिधाम् ।  
स्वानं शौचं न चैवात् यामधर्मविवर्जनम् ॥  
न चापि वन्दयेदेवतान् काशपादाण्डामयान् ।  
पूजामस्यैव काशस्य कुर्याद्वित्यं समाचितः ॥

— — —  
<sup>2</sup> पूजायेदेवतान् तेन देहस्थान् तत्त्वभावेनः ॥  
गम्यागम्यविकल्पन्तु भव्याभव्यन्तैव च ।  
पथापेयं तदा मन्त्रो कुर्याद्वैव समाचितः ॥  
सर्ववर्णसमुद्भूतः जुगुषा नैव योषितः ।  
सैव भगवतो प्रज्ञा समृद्ध्या कृपमात्रिता ॥

Later on, she says, that the instructions on Nirvāṇa should always be obtained from the preceptor. In the whole of the moveable and immoveable world there is nothing better than a Guru through whose kind offices the wise obtain many kinds of perfections.<sup>1</sup>

Bhagavati Lakṣmī or Lakṣmīmīkarā's direct disciple was Līlāvajra<sup>2</sup> (741 A.D.) who was also a Vajrācāryya of great repute and wrote a large number of authoritative works. So far as we know none of his works is existent in the original Sanskrit but some are indeed preserved in Tibetan translation in the Tangyur collection. The following is a list of books written by Līlāvajra and translations of these in Tibetan are still extant<sup>3</sup> :—

1. Śrī Sahajaguhyasamājasādhana.
2. Śrī Sahajasiddhi.
3. Āryanāmasaṅgītiṭikā.
4. Yamāntakamantramūlārtha Vajraprabheda.
5. Dākinīvajrapañjara-pañcadākinisādhana.
6. Kṛṣṇayamāritantrasya pañjikā.
7. Mahātilakakrama.
8. Guhyasamājatantranidāna gurūpadeśa bhāṣya.
9. Vajrasattvaśadhananibandhana.

From these titles it can easily be seen that both Vajrayāna and Sahjayāna were in a flourishing condition and that the *Guhyasamājatantra* and the *Kṛṣṇayamāritantra* were regarded as very authoritative. It appears from the Tangyur that he also acknowledged another Guru by name Vilāsavajra<sup>4</sup> besides the one already mentioned. In the same way besides Dārika-

<sup>1</sup> आचार्यात् परतरद्वासि चैलीक्षे मचराचरे ।  
यस्य प्रसादात् प्राप्यने सिद्धयोऽनेकधा बुधेः || fol. 74.

<sup>2</sup> Catalogue du Fonds Tibetain, II, p. 212.

<sup>3</sup> Bauddha Gān O Dohā, app. p. 75.

<sup>4</sup> Catalogue du Fonds Tibetain, II, p. 87.

pāda he had another devoted disciple who called himself Karunācala. This latter was a poet of a high order and several of his compositions appear in the *Sādhana-mālā*. His compositions are distinguished by easy-flowing diction and devotional language. In the end of the Sādhana of Vajramahākāla he has mentioned the name of his Guru Līlāvajra.<sup>1</sup>

The name of Dārikapāda (753 A.D.), the disciple of Līlāvajra,<sup>2</sup> is fairly well known through the publication of MM. Haraprasad Shastri's *Bauddha Gān O Dohā*. From this work it appears that Dārika was a Bengali and wrote a number of songs in his vernacular some of which are recorded in the work above referred to.<sup>3</sup> In one of his songs he offers his obeisance to Luipa<sup>4</sup> and this leads the editor MM. Shastri to think that Dārika was a direct disciple of Lui.<sup>5</sup> Luipa, as we have shown, belonged to an earlier age and as such any close connection between the two is hardly admissible. We can, however, explain this by holding that Dārika probably mentioned Lui as he was the first Siddhācāryya, and this seems to be a more reasonable explanation. A specimen of his song is given below :—

सुन करुणारि अभिनवार्द्धं कायवाकृचित्तं ।  
विलसइ दारिक गच्छात पारिम कुले ॥  
राक्षा राक्षा राक्षारे अवर राक्षा मोहेशा वाधा ।  
नुइ पाच्य पर दारिक दादश भुवने लधा ॥

Dārika composed a pretty large number of works in Sanskrit but none of them is found to be existent in the

<sup>1</sup> जीलावचगुरोः प्रणम्य चरणं धूला तदाज्ञामयौ  
माल्हा मुर्वनि साधनं जिनपुरीपालस्य जिना कतम् ।  
यत्पाणं करुणाचलेन कविना तेनाक्षु विश्वनारां । etc.

<sup>2</sup> Catalogue du Fonds Tibétain, II, p. 212.

<sup>3</sup> Op. cit intro., p. 30.

<sup>4</sup> Op. cit., p. 53.

<sup>5</sup> Op. cit., intro., p. 30.

लुइ पाच्य पर दारिक दादशभुचेण लधा ॥

original Sanskrit at the present time. He has written books on the *Cakrasamvara*, *Kālacakra* and *Vajrayoginī* Tantras. Several of his works were translated into Tibetan and the following among them are now extant<sup>1</sup>:—

1. Śrī Kālacakratantrasya Sekaprakriyāvṛtti.
2. Tathāgatadṛṣṭi.
3. Cakrasamvarasādhanatattvasaṅgraha.
4. Cakrasamvaraṇḍalavidhi tattvāvatāra.
5. Cakrasamvarastotra sarvārthasiddhi viśuddha chūḍāmaṇi.
6. Yogānusārīṇī nāma Vajrayoginī ṭikā.
7. Vajrayoginī pūjāvidhi.
8. Kāmakalā tāraṇa sādhana.
9. Śrī Odḍiyānavinirgata Mahāgubyatattvopadeśa.
10. Prajñāpāramitā hṛdayasādhana.

Next comes Sahajayoginī Cintā (765 A.D.) a female ascetic and a disciple of Dārikapāda who is known to us as the authoress of the *Vyaktabhāvānugata-tattva-siddhi* a small work in Sanskrit.<sup>2</sup> A translation of this in Tibetan also exists.<sup>3</sup>

It appears from her work that she was a follower of the Vijñānavādin school and laid particular stress on the Universe being nothing but the creation of the *citta* or mind. It is the mind, she says, which begets miseries and in consequence creates all the external objects. The Prajñā and Upāya are also creations of the mind and when they combine give rise to Mahāsukha in the mind which fancies the whole external world to be the forms of Mahāsukha. The mind has its vagaries and its own ways: sometimes it is sleeping, sometimes it is

<sup>1</sup> Op. cit., pp. 39, 40.

<sup>2</sup> This MS. was discovered by us and a copy is preserved in the Oriental Institute.

<sup>3</sup> *Bauddha Gān*, index, p. 96.

awake and active, sometimes it begets desires, sometimes it is pure and sometimes it is impure, sometimes it has many forms and sometimes it is in an undescribable state. The Yogin who is able to realize the voidness of the external world and keep his mind free from reflection in all its different states and in all its vagaries and ways, is really the emancipated, and Buddhahood for him is easy of attainment. At the end of the work the authoress describes Vajrasattva in most eloquent language and characterises him as one who is realized by self alone, who defies comparison, is omnipresent, all-pervading, who is the creator, destroyer and the lord of the Universe and who brings into prominence the manifestations of the mind.<sup>1</sup>

Next comes Dombī Heruka (777 A.D.) the disciple of Sahajayoginī who like Dārika is well-known to many through the publication of the *Buddha Gān O Dohā* already referred to. He was a king of Magadha but became an ascetic.<sup>2</sup> In the Tibetan Tangyur he is sometimes called Ācāryya or Mahācāryya or Siddhācāryya. Dombī Heruka is recognized as one of the eighty-four Siddhas. He wrote books on Sahajayāna and Vajrayāna, and composed a book of songs entitled the *Dombī-Gītikā*. The songs given in the *Buddha Gān O Dohā* are taken probably from this *Dombī Gītikā* composed by him. The following is a characteristic sample:

गङ्गा ज़उना मार्भेरे वहै नाई ।  
तंहि बुद्धिलि मातक्को पोहच्चा लोले पार करेई ।  
वाहतु डोम्बो वाहलो डोम्बो वाटत भइल उकाशा ।  
सद्गुरु पाव्य पर जाइव पुनु जिनऊशा ॥<sup>3</sup>

<sup>1</sup> प्रत्याक्षरेद्यो भगवान् उपमावर्जितः प्रभुः ।

सर्वज्ञः सर्वव्यापी च कर्ता जनी जगत्पतिः ॥

त्रीमान् वक्षसत्त्वास्मी वक्षभावप्रकाशकः ।

<sup>2</sup> Tārānāth, p. 323; *Pag Sam Jon Zan*, index, p. cxlii.

<sup>3</sup> Op. cit. p. 25.

Dombī Heruka composed a Sādhana of the goddess Nairātmā and this is recorded in the *Sādhanamālā*.<sup>1</sup> It appears from the very opening lines of this Sādhana that he followed the *Hevajra Tantra*:

डोम्बीहेरुकपादैर्वौचकस्य भावना कथिता ।  
सच्चिन्त्य सकलं तत्त्वं हेवज्ञात् योगिनौतन्त्रात् ॥

He wrote a fairly large number of works; the Tibetan translations of the following among others are extant.<sup>2</sup>

1. Daśatattva.
2. Yogiyoginī nāma sādhāraṇārthopadeśa.
4. Nairātmāyoginī sādhana.
5. Gaṇacakravidhi.
6. Ekavirasādhana.
7. Nāmasaṅgītivṛtti.
8. Guhyavajratantrarāja-vṛtti.

Besides these he wrote another work, entitled, the *Sahajasiddhi*<sup>3</sup> which we have discovered in the original Sanskrit. This is a highly interesting work even though it is short and consists of three small chapters, and probably does not exceed even a hundred *ślokas* in all. In it there are certain topics of absorbing interest, and we take this opportunity of recording some of the views expressed by the author.

Dombī formulates that the worship of *Kula* is the most important in Tāntric religion. Without it no success can be achieved, but with it great success is possible of attainment.<sup>4</sup> While explaining the word *Kula*, he says, they are five in number and they originate from the five Dhyāni Buddhas, Akṣobhya, Vairocana, Amitābha, Ratnasambhava and Amoghasiddhi

<sup>1</sup> *Sādhanamālā*, Vol. II, p. 443.

<sup>2</sup> *Buddha Gāṇ*, app. p. 34.

<sup>3</sup> Copy of this is preserved in the Oriental Institute.

<sup>4</sup> कुलसेवात् भवेत् सिद्धिः सर्वकामप्रदा शुभा ।

and this is the reason why they are called *Kuleśas* or the Lords of the *Kulas* (families). The thunderbolt family originates from Akṣobhya, the Lotus family from Amitābha, the Jewel family from Ratnasambhava, [the Disc family from] Vairocana and the Action family from Amoghasiddhi.<sup>1</sup>

From the word *Kula* the words *Kulācāra*, *Kaulika* are derived. The Kaulas declare themselves to be Tāntric Hindus. From the literature of the extant Kaulaism the meaning of the word *Kula* is not clear. Moreover, in some instances a large number of interpretations of the word appear which shows definitely that Hindus were not certain about the meaning of the word.<sup>2</sup> But the meaning in the Buddhist sense is quite clear and unequivocal ; they gave not more than one interpretation to the word. The Kaulas according to them, mean the worshippers or the followers of the originators of the five families, namely, of the five Dhyāni Buddhas. The question will then arise as to whether the Kaulas are really Hindus or Buddhists. We are not here to discuss this great question which should remain open until sufficient materials are at hand to prove either. There is indeed very little difference between the *Kulācāra* and the Tāntric *Bauddhācāra*, because in both the desire to do improper and illegal things in the fullest extent is present.

Dombī Heruka has written about the theory of Mahāsukha, and the happiness obtainable therefrom has been fully dealt with. The happiness which can best be obtained by one's own experience, according to him, has four successive stages : Ānanda, Paramānanda, Vir-

<sup>1</sup> अत्तीभ्य वद्धमित्युक्तं अभिताभः पद्मसेव च ।  
रत्नसम्पदो भावरबः वैरोचनस्यागतः ॥  
कर्मभित्युक्तं कुलान्वेतानि सचिपेत् ।

mānanda, and Sahajānanda. By the combination of the two elements Prajñā and Upāya these four stages of great happiness can be obtained.<sup>1</sup> It can only be experienced by one's own self and when so realized then only emancipation or perfection can be obtained.<sup>2</sup> In the 11th century Advayavavajra also voiced the same opinion.<sup>3</sup> Dombī Heruka was also responsible for the introduction of certain new elements into the Vajrayāna system.

The next period of the development of the Tāntric culture amongst the Buddhists is probably represented by a set of most powerful writers and popular gurus like Dipaṅkara (980-1053), Advayavajra or Avadhūtipā, his disciple Lalitagupta,<sup>4</sup> Tilopā of Cātigāon, Ratnākaraśānti, Prajñākaramati and Nāropā all of whom were contemporaries of King Mahipāla I of the Pāla Dynasty who according to V. A. Smith flourished between A.D. 978 to 1030.<sup>5</sup>

### § 5. Leading Tenets of Vajrayāna.

#### (i) *Conception of Guru.*

In ancient India for all kinds of religious and secular knowledge the necessity of a *Guru* or preceptor was always felt, but nowhere is reverence to the *Guru* so much in evidence as in Vajrayāna. Nothing, they affirm, can be achieved without a preceptor. It is

<sup>1</sup> आनन्देन सुखं किञ्चित् परमानन्द ततोऽधिकम् ।

विरभानन्द विरामः स्यात् सच्चानन्द तु शेषतः ॥

<sup>2</sup> तेषामेव पारतन्त्रात् स्वसंवेद्यं भवत्सुखम् ।

स्वसंवेद्ये भवेत् सिद्धिः स्वसंवेद्य हि भावना ॥

<sup>3</sup> Cf. p. 32, *Gos.*, No. 40.

श्रीमद्दद्यवच्छस्य गुरोनेत्रा पदान्मज्जम् ।

श्रीमहलितगुप्तेन तारासाधनसुचते ॥

<sup>4</sup> For detailed information see N. K. Bhattachari; ed.: *Gopīcāndra Sannyāsi*, p. 60; *Indian Teachers of Buddhist Universities*, p. 158.

impossible to follow mystic doctrines and practices without a preceptor. What particular Mantra or mystic practice is suitable to a person who is already initiated must be told by the preceptor whose duty it is also to inform him of the way in which it should be repeated and the number of times it should be muttered in order to obtain the different kinds of perfections (*Siddhis*). The Buddhists always had preceptors practically since the time of Buddha, but the more Buddhism became mystified in its later stages the greater was the necessity of preceptors that was felt, and, in Vajrayāna, we find the position of the *Guru* altogether paramount. He is idolized as the Buddha, he is the Sugata, he is Dharmakāya, and the bestowal of emancipation lies in his power; he is omniscient and without his kindness nothing can be achieved. In every Tāntric work there is an evidence of the high esteem in which the *Gurus* were held<sup>1</sup> and, in many works, the characteristics of the *Guru* and the disciple are enumerated.<sup>2</sup> Simply because a Mantra is known it does not necessarily follow that by muttering it one can attain perfection. It is impossible, and it is against the principles of Vajrayāna. The worshipper is first to be initiated by a *Guru*, and he must obtain the different kinds of *Abhiṣeka* from the *Guru*, and then, if all his instructions are followed in the most precise manner possible, then and then alone *Siddhi* or perfection is possible of attainment. *Guruship* is a position which is very difficult to attain; and unless one answers to the characteristics laid down in Vajrayāna literature he is no *Guru* but a cheat.<sup>3</sup>

<sup>1</sup> See, for instance, the prayer to the *Guru* by the disciple in the *Prajñopāyaviniścayasiddhi*, GOS, p. 12, ślokas 9-16.

<sup>2</sup> See, for instance, *Jñānasiddhi* GOS, chapters 13 and 14, on pp. 71 ff.

<sup>3</sup> Cf. *Jñānasiddhi*, GOS, p. 72—

कन्दे च गुरवः ल्हाना मिथ्याज्ञानाभिमालिनः ।  
ज्ञोभाद्याद्यं प्रकृत्वन्ति धर्मस्य देशलां पराम् ॥

(ii) *Regulations for worshippers.*

In view of the conflicting statements regarding the restrictions imposed on the worshippers in the *Sādhana-mālā*, it becomes difficult to say as to how the lives of the worshippers were regulated in those times, and what mandates of the Church they had to follow. We find, for instance, that the worshippers must abstain from taking non-vegetarian and all objectionable items of food, such as, onions, oil, salt, etc., and must not violate the rules of strict celibacy.<sup>1</sup> In other places it is said that the offerings should consist of flesh, wine and other objectionable articles.<sup>2</sup> In one place it is said that worship should be done after purifying the body by bath and by observing the rules of celibacy.<sup>3</sup> In other places, again, contrary to the above, no restriction is laid down either of place or of any particular food.<sup>4</sup> Again, we also meet with a general rule that the worshipper obtains perfection by the muttering of the Mantras only, even without drawing the *Mandala* (magic circle) or purifying himself by fasting.<sup>5</sup>

The reason for this contradiction seems to be that the Vajrayānists recognized the existence of different grades among the worshippers, and legislated for the different classes beginning from a strict observance of *Vinaya* rules in the lowest ranks to the stage of no restriction in the highest ranks. Indrabhūti recognized three classes of disciples, as *Mrdu*, *Madhya* and *Adhimātra*, who had different degrees of mental development, and

<sup>1</sup> p. 251 चिकालचायै मद्यमांसवसापला पुरुषै लक्ष्मणविवर्जितस्त्रिकालं जपेत् ।  
p. 333 ब्रह्मचर्याभिषेकागमद्यपानविवर्जनम् ।

प्रत्यक्षं खानमित्येव विधिरचोपदिष्टते ॥

<sup>2</sup> p. 585 मांसजम्बुद्धिकामद्यपुष्पधूपविलेपनं etc.

<sup>3</sup> p. 336 न्यासभित्वं विधानेन प्रकृयात् ब्रह्मचर्यान्तः ।

<sup>4</sup> p. 388 कवच स्थानलियमो नालिनापि भोजने नियमः । कवच सन्तवज्ञापक्षु क्रियमाणः । यथा न कश्चित् प्रत्येनि तथा कर्त्तव्यः ।

<sup>5</sup> p. 221 विना मण्डस्त्रक्षानोपवासेन केवलं जापसाचेष्ट सिद्धति ।

prescribed for them according to their mental capacities different regulations for their spiritual uplift.<sup>1</sup> Advaya-vajra classified the Buddhists as Śaikṣas and Aśaikṣas and prescribed the strictest rules for the Śaikṣas who were less advanced.<sup>2</sup> The Aśaikṣas being much more advanced in the matter of spiritual progress were allowed to follow such advanced practices as are prescribed in the *Anuttarayogatantras*.

Our late lamented friend Kazi Dawasam Dup has given us also a classification of the Vajrayāna; he divides it into six stages, though, of course, he regarded the different divisions as pertaining to Mantrayāna.<sup>3</sup> The aforesaid divisions are :—

1. Kriyātantrayāna.
2. Caryā(Upāya)tantrayāna.
3. Yogatantrayāna.
4. Mahāyogatantrayāna.
5. Anuttarayogatantrayāna.
6. Atiyogatantrayāna.

We do not know on what authority this classification is based and there is little hope of knowing it as the reverend Kazi is now no more. It is to be pointed out in this connection that this elaborate classification was unknown in India where only the (1) Kriyātantra (2) Caryātantra, (3) Yogatantra and (4) Anuttarayoga-tantra<sup>4</sup> were known. These four terms are more or less frequently met with in Buddhist Tāntric literature and as such they make their appearance in the *Sādhana-mālā* also. Beginners and initiates into the mysteries of Vajrayāna were, of course, admitted in the lowest ranks, for instance, in the Kriyātantra where strict

<sup>1</sup> *Jñānasiddhi*, chapters 18, 19 and 20, pp. 95ff.

<sup>2</sup> *Advayavajrasaṁgraha*, chapter 1, p. 1.

<sup>3</sup> *Cakrasambhāratantra* (Tāntric texts), intro., p. xxxii.

<sup>4</sup> See Waddell : *Lamaism*, p. 152.

rules, discipline, and celibacy were enjoined on them until they were considered fit to be raised to the higher class. The Yogatana appears to have been reserved for those who were considered fit to come in contact with the Śaktis, while the Anuttarayogins belonged to the highest class and were immune from all laws, human or divine. They were called *Siddhas* and were believed, to be in possession of extraordinary powers of working miracles and performing prodigious feats. The traditional number of the Siddhas is recognized as eighty-four and they mostly belonged to the Pāla period of Bengal History.<sup>1</sup> The Tibetans are supposed to have preserved a history of these eighty-four Siddhas and this has been translated into German by A. Grunwedel and published as *Die Geschichten der Vierundachtzig Zauberer* (*Mahāsiddhas*) in the Baessler Archiv, Band V, 1916.

### (iii) *Mantras.*

The Mantras or mystic syllables constitute the backbone of Tāntric worship and of Vajrayāna; they are of innumerable varieties, such as, Bija, Hṛdaya, Upahṛdaya, Puja, Arghya, Puṣpa, Dhūpa, Dīpa, Naivedya, Netra, Śikhā, Astra, Rakṣā, and so forth. These Mantras are mostly unmeaning words but they sometimes disclose distinctly the influence of a language now unknown.<sup>2</sup> It is however impossible to say how these Mantras were introduced in ancient India; the Vedic hymns were indeed called Mantras but they had their meaning. But these Tāntric Mantras are in most cases meaningless strings of words, sometimes giving absolutely no sense. The Vajrayānists, of course, in several instances, attempted to trace the origin of certain Mantras which point unmistakably to Buddha himself as

<sup>1</sup> Kern : *Manual of Buddhism*, p. 133.

<sup>2</sup> See for instance the Mantra of Jāṅguli for prevention of snake bite, and for killing snakes. *Sādhanamālā*, p. 249-50.

their originator.<sup>1</sup> The Mantras of Vajrayāna seem to be a development of the Dhāraṇis contained in the *Vidyādhara-piṭaka* to which a reference has been given by Hiuen Thsang. These Dhāraṇis according to Kern existed in Buddhism from very ancient times,<sup>2</sup> and seemed to have been introduced into Buddhism for the benefit of the less advanced followers who did not care so much for their Nirvāṇa as they did for their material prosperity in this world. Such recruits to Buddhism were enjoined to read some of the Sūtras which however proved to be beyond their intelligence. For their benefit these had to be shortened into Dhāraṇis and they had to commit them to memory. This seems to be the process in which the Sūtras underwent a change in very ancient times, and ultimately when they were further reduced they gave rise to Mantra. Take for instance, the example of *Aṣṭasāhasrikā Prajñāpāramitā* which in itself is too stupendous for any tolerably learned Buddhist to read through and understand, not to speak of the illiterate mass which were mostly responsible for the great popularity of Mahāyāna. They cannot indeed read this vast literature for acquiring merit; for them something shorter was necessary. *Prajñāpāramitā* with its eight thousand stanzas was therefore reduced to a hundred, and, ultimately, to a very few stanzas which became known as the *Prajñāpāramitā Hṛdaya Sūtra* which was further reduced to make room for the *Prajñāpāramitā* Dhāraṇī. The next step in this chain of evolution is in the formation of a *Prajñāpāramitā* Mantra which makes its appearance in the *Sādhana-mālā*, and this again led to the conception of her Bija in one syllable *Pram* in response to which the Sūnya may transform itself in the form of the god-

<sup>1</sup> Cf. p. 334 प्रज्ञादिसाधनमिदं सुगतोपदिष्टं।

p. 335 खाइानः कथितः स रथ सुगतेमन्त्रः कविलादिभूः।

<sup>2</sup> *Manual of Buddhism*, p. 6.

dess Prajñāpāramitā, a veritable metamorphosis of the Prajñāpāramitā literature. The origin of the Tāntric Mantra thus can be traced through the successive stages of the Buddhist literature; when, however, we turn our attention to Hindu literature we are surprised to find that the Tāntric Mantras suddenly make their entry in the Hindu Tāntric literature without showing even a faint trace of the earlier and crude stages of development. To our mind this seems to be a sufficient reason for believing the Hindu Māntric system to be later than the Buddhist Vajrayāna and for holding that they were incorporated into Hinduism bodily from Buddhism.

In the *Sādhanamālā* the sādhana for Jānguli which is in the form of a Saṅgīti is said to have been delivered by Buddha himself.<sup>1</sup> In the sādhana of Vajrasarasvatī it is said that this sādhana has been composed in accordance with the instructions of the Sugata.<sup>2</sup> With reference to the Mantra *Om picu picu prajñāvardhani jvala jvala mehāvardhani dhiri dhiri buddhivardhani svāhā* the sādhana says that this Mantra was delivered by Buddha himself.<sup>3</sup> The famous logician Śāntarakṣita and his erudite disciple Kamalaśīla both of whom belonged to the eighth century are of opinion that the Buddha instructed the people in the Mantras, Maṇḍalas, etc. so that they might obtain prosperity in this world.<sup>4</sup> From these facts we can easily maintain that Buddha introduced some sort of mysticism into his religion which, in later times owing to a variety of influences, developed

<sup>1</sup> See p. 248ff.

<sup>2</sup> p. 334: प्रज्ञादिमाधनमिदं सुगतोपदिष्टुः।

<sup>3</sup> p. 335: स्वाहानः कथितः स एष सुगतेर्मन्तः कविलादिभूः।

<sup>4</sup> *Tattvasaṅgraha*, p. 905: तदुक्तं मन्त्रयोगादिनियमादिचित्वत्कृतात् ज् etc.  
Kamalaśīla adds:—

तेन भगवतोक्तश्यासौ मन्त्रयोगादिनियमयेति विग्रहः।

योगः समाधिः। आदिशब्देन सुदामण्डलादिपरियचः।

into a full fledged mystic system in the form of Vajrayāna.

The Vajrayānists maintain that the Mantras are endowed with great powers and blindly believe in them. In the *Sādhanamālā*, passages showing this blind faith on their part are too frequent and eloquent. In one place it is said: What is there impossible for the Mantras to perform if they are applied according to rules.<sup>1</sup> In another place it is said that through the repeated mutterings of the Mantra, so much power is generated that it can astonish the whole world.<sup>2</sup> The Mantras by their power can even confer the Buddhahood<sup>3</sup>; the merits that accrue from the mutterings of the Mantra of Mahākāla are so numerous that all the Buddhas taken together cannot count them even if they were to count without cessation for a number of days and nights.<sup>4</sup> The five greatest sins according to Buddhism are the five Ānantaryas but these can be easily washed away and perfection can be gained if the Mantra of Lokanātha is repeated.<sup>5</sup> By the repetition of the Mantra of Khasarpāṇa the Buddhahood becomes as easy of access as the *Badaraka* fruit on the palm of the hand.<sup>6</sup> By the Dhāraṇī of Avalokiteśvara even an ass can keep three hundred stanzas in memory.<sup>7</sup> The Mantra of Ekajaṭā is said to be so powerful that the moment it is muttered a man becomes free from danger, he is always followed by good fortune and his enemies are all destroyed and without doubt he becomes

<sup>1</sup> p. 575: किमत्यसाध्यं मन्त्राणां योजितानां यथाविधि ।

<sup>2</sup> p. 334: विश्वविद्यापने इक्किरस्त्रादस्योपजायते ।

<sup>3</sup> p. 270: अयं मन्त्रराजा बुद्धमपि ददाति किं पुनरन्याः सिद्धयः ।

<sup>4</sup> p. 600: सर्वदस्य मन्त्रराजस्य बलिदानेन पुण्यसक्तार गणयितुं न समर्थो युद्धे रात्रिदिवमयिच्छ्रधारया देवा अपि तत् पुण्यं गणयितुं न समर्थः ।

<sup>5</sup> p. 31: पश्चानन्तर्यकारिषोऽपि कठिनापेन सिद्धति ।

<sup>6</sup> p. 62: परमातिदुर्लभं बुद्धमपि तेषां पातित्तावलीनबद्रकफलमिवावनिश्चति ।

<sup>7</sup> p. 87: गदभोऽपि यन्यद्वत्तत्वं मृक्षाति ।

as pious as the Buddha.<sup>1</sup> Examples of this kind can be easily multiplied from the *Sādhanamālā*. Lest the people prove doubting, which they are always apt to do, the *Sādhanamālā* gives from time to time the assurance that the power of the mind is extraordinary and one should not doubt what is said about the efficacy of the Mantras.<sup>2</sup>

It is said that the Mantras are only powerful when they are applied strictly in accordance with the rules. The rules are so strict and minute, and so numerous that it is extremely improbable that any Mantra is capable of being applied in strict conformity to rules, and this is a factor which is apt to discourage enthusiasts and new recruits. But whether the Mantras which are not recited according to the letter of the rules, but in conformity with them as far as is possible, can give any results, is answered in the *Sādhanamālā* probably in token of encouragement to new-comers and enthusiasts. "You should not be sorry," says Kumudākaramati, "because you are not able to apply the Mantra in accordance with the rules stated before. At least you should perform the rite of self-protection and thinking of the closure of the boundary (*Simābandhana*) and of worship you should repeat the Mantras as long as you can and aim at perfection. In accordance with your powers and actions you will certainly obtain results. The testimony of the Tantras in this connection is that such a worshipper can alone give protection to the world."<sup>3</sup> The repetition of the Mantras, however, has to be done with the greatest care and, in several instances, the *Sādhanamālā* gives

<sup>1</sup> p. 262 : देवा एकजडायाहु मन्त्रराजो महावर्षः । etc.

<sup>2</sup> p. 330 : संशयो नेत्र कर्त्तव्ये विचित्रा भावशङ्खयः ।

<sup>3</sup> p. 13 यथोऽननां गत्त इति नावसः दितव्यं । अनात एकामयाग्नरत्ना लता चौमावर्णं च पूजादिकं च चिन्नदिला तन्मन्त्रानुचार्यं यावदित्यं अपेत् साधयेद्वा । चौर्यानुरूपं कर्मानुरूपं चावस्थमेव भिजति । एकोऽपि चैक्षोकं रचतुं चमति तन्मन्त्रचमात् ।

directions for proper repetition. For instance, they should not be recited too quickly, nor too slowly. The mind at the time of recitation should be free from all bad thoughts and completely concentrated on the letters of the Mantra which should be repeated so long as there is no tired feeling.<sup>1</sup>

The Mantras are considered most sacred by the Vajrayānists and the accuracy of these Mantras were zealously guarded by them, in much the same way as the Vedic Mantras, by means of several devices. These Mantras are composed usually in ordinary prose but occasionally in an enigmatic language the meaning of which sometimes becomes very difficult to understand. The Mantras are done into prose as well into mnemonic verses for the obvious purpose of memorising. These verses are extremely curious and give practically no meaning to ordinary readers. Let us take, for instance, the verse :

आदौ चक्रधर्स्ततः पिच्छयुगात् प्रज्ञान्वितो वर्जनि ।  
तस्माच्च ज्वलयुम्भस्य च परे मेधा परे वर्जनि ।  
एतस्माच्चरमं धिद्वयमतो बुद्धिस्तथा वर्जनि ।  
स्खाहान्तः कथितः स एष सुगतैमन्तः कवित्वादिभूः<sup>2</sup> ॥

At first sight it gives no meaning unless you know that it is the statement of a Mantra done into verse which when translated will give the following meaning. "In the beginning there is Cakradhara, who is followed by two *Picus* and *Vardhani* joined with *Prajñā*; after that are two *Jvalas* which are followed by *Vardhani* after *Medhā*; even at the end there are two *dhiris*, *Buddhi* and *Vardhani* ending in *Svāhā*. This Mantra which has power to confer the cleverness of a poet was introduced by the Sugata."

<sup>1</sup> p. 10. न इतं न विलम्बितं आसन्तसङ्कल्पवर्जितं मन्त्राच्चरमतचित्तं तावज्जपेत् यावत् खेदो न भवति ।

<sup>2</sup> p. 335.

Now the above is nothing but the statement of the Mantra of Vajravīṇāśarasvatī which runs as : *Om picu picu prajñāvardhani jvala jvala medhāvardhani dhiri dhiri buddhivardhani svāhā.*

Another example of a similar nature is the Bija-mantra of Sarasvatī which is stated in the *Sādhana-mālā* as :

सप्तमस्य द्वितीयस्थामष्टमस्य चतुर्थकम् ।  
प्रथमस्य चतुर्थे भूषितं तत् सविन्दुकम्<sup>1</sup> ॥

"It stands on the second syllable of the seventh; and is the fourth of the eighth, it is accompanied by the fourth of the first and decorated with the spot." The explanation seems to be: the second syllable of the seventh class (*Antahṣṭha*) is R, fourth of eighth (*Uṣma*) is H, fourth of the first (*Svara*) is I, the spot is M and therefore the resultant Bija is HRIM, (ऋ) the Bija of Sarasvati.

Let us take up a third interesting example of this kind where the Mantra of Ekajaṭā is expressed in mnemonic verse<sup>2</sup> :—

हान्तं ऊताशनसं च चतुर्थस्त्रभेदितम् ॥  
विन्दुमस्तकसंभिन्नं खण्डेन्द्रसहितं पुनः ॥  
एतद्वौजं महद्वौजं द्वितीयं पट्टा साम्यतम् ।  
तान्तं वङ्गिसमायुक्तं पुनस्तेवै भेदितम् ॥  
नादविन्दुसमायुक्तं द्वितीयं भवति स्थिरम् ।  
द्वितीयं तु पुनर्बौजं कथयामि प्रयत्नतः ॥  
हान्तं षष्ठ्यक्षराकान्तं नादविन्दुसमन्वितम् ।  
एतद्वौजवरं श्रेष्ठं चैलोक्यद्वनात्मकम् ॥  
कथयामि चतुर्थं च वथा बुद्धेन भाषितम् ।  
पान्तं शुद्धं सुतेजाण्डं सर्वसिद्धिप्रदायकम् ॥

<sup>1</sup> p. 335.

<sup>2</sup> p. 261f.

पृथग् अद्वाच्चरं सम्यक् मन्त्रनिष्पत्तिकाश्चाम् ।  
टान्तमविहौनन्तु उच्चारेण तु रक्षणम् ॥

“It ends in H placed on Fire, is pierced by the fourth vowel and is accompanied by the head of a spot and the half moon. This first Bija is a great Bija. Now hear of the second which ends in T with Fire, is pierced by the same and is accompanied by *Nādabindu*. The third also I state carefully which ends in H trampling on the sixth vowel and is accompanied by *Nādabindu*. This Bija is the most powerful and is able to set the three worlds on fire. I state now as was done before by the Buddha, the fourth syllable which ends in PHA and gives all kinds of perfections. In order to complete the Mantra hear the half syllable ending in T̄ which is devoid of A and by mere utterance saves all.”

The first Bija consists of H, R (fire), Ī (fourth vowel), Ḥ (spots) and Ḍ and the resultant syllable is H R Ī Ḍ Ḥ (ङौः). The second Bija includes T, R (fire), Ī and Ḍ which together makes T R Ī Ḍ (तौ). The third has H, Ḫ (sixth vowel), and Ḍ, which together give H Ḫ Ḍ (है). The fourth is PHA while the fifth letter is T̄ which is deprived of its A and therefore considered as a half letter. The last two will give P H A T̄. So the whole Mantra stands as ङौः तौ है पट् (Hrīms Trīm Hūm Phat̄).

#### (iv) Bodhicitta.

The Vajrayānist conception of the Bodhi mind appears to be the same as that of the Yogācāra School started by Asaṅga and the literature of which included among others such excellent works as the *Tattvasaṅgraha* of Śāntarakṣita. The human mind, or as it is called in Buddhism, the Bodhi mind is something like a continuous stream of consciousness which changes every moment, the consciousness of the previous moment giving rise to the consciousness of the succeeding moment,

the first being the cause of the next. This chain of momentary consciousness is without a beginning, or at best, its starting point cannot be traced, and Buddhism, more or less, is not so much concerned with the beginnings of things as it is with the future or the emancipation of the chain of *Vijñāna*. This chain of momentary consciousness operating in unison with the all powerful act-force leads the chain either to degradation or emancipation according as the actions done are good or bad. The Bodhi mind is by nature surcharged with bad conformations, memory, desires, etc., which consequently make it impure. To purify this chain of *Vijñāna* there should be an attempt on the part of its owner to remove the many impurities, and until the impurities are not so removed the Bodhi mind will be subject to a series of transmigrations, not necessarily in the world of men, but in one of the numerous heavens if the actions done are good or in the world of animals, ghosts, etc., if the actions done are bad.<sup>1</sup>

According as are the impurities removed one after another from the Bodhi Mind the mind commences an upward march in the different spiritual spheres named by the Mahāyānists as, the Bhūmis, and stays in the different spheres only so long as he is not qualified enough to rise still higher. The number of these Bhūmis is recognized generally as ten, and the Sūtra which describes these ten Bhūmis is the famous *Daśabhūmikasūtra* of which we have just got a magnificent edition from Dr. J. Rahder. The Bhūmis are named on page 5 of this book, and their names are Pramuditā, Vimalā, Pra-bhākari, Arcīsmati, Sudurjayā, Abhimukhī, Durāngamā, Acalā, Sādhumati, and Dharmāmedhyā. When the Bodhi Mind obtains emancipation, or in other words, when it crosses the ten Bhūmis mentioned above, it is rewarded with Omniscience. Now then the question

<sup>1</sup> B. Bhattacharyya : *Foreword to the Tattvasaṅgraha*, p. xxxix.

arises as to the place where the Omniscient Bodhi Mind can reside in the real cosmological structure as conceived originally by Buddha. The Bhūmis, it may be remembered, were not meant for the Hinayānists but were exclusively meant for the Mahāyānists whose followers went by the name of the Bodhisattva. No Buddhist will be called a Bodhisattva who has no compassion for suffering humanity or who will not be prepared to sacrifice his Nirvāṇa, even though entitled to it, until all the creatures of the universe are in possession of the Bodhi knowledge. Thus we can see how the Srāvaka and Pratyekas are not entitled to the name of a Bodhisattva which also accounts for their being called Hinayānists because they selfishly look forward for their own benefit and are not at all moved by the intense sufferings of other less advanced brethren.

The Hinayānists before obtaining their Nirvāṇa, have a place in the world structure, but their individuality is lost when they actually obtain Nirvāṇa. They have not to wait for the emancipation of others and as such their continuing to hold on to existence is not at all necessary. But the Bodhi Mind of a Bodhisattva is entirely different. Even when he is entitled to his Nirvāṇa he has to continue for the benefit of all living beings and work vigorously. But to the question, where do they live after their attainment of Omniscience?—a satisfactory answer has been given by Śāntarakṣita in his famous work the *Tattvasaṅgraha* where he says:

*Akaniṣṭhapure ramye śuddhāvāsa vivarjite!  
Buddhyante yatra sambuddhā nirmitastviha Bud-  
dhyate !!*

“In the excellent Akaniṣṭha heaven which leaves aside the Śuddhāvāsa gods, the Bodhisattva attains Omniscience and (under his influence) a Buddha is born in this world.”

Kamalaśīla while commenting on this passage says that above the Akaniṣṭha heaven there is the *Maheśvara-bhavana* or the abode of Maheśvara where the chain of consciousness of the compassionate Bodhisattva attains Omniscience.

The Vajrayānist conception and definition of Bodhicitta is in accordance with the tenets of the Bodhisattvayāna, and was first promulgated in the *Guhyasamāja*. According to this authority the Bodhi Mind is there where voidness and compassion work in unison.<sup>1</sup>

At this stage it is necessary to explain the conception of the external objects from the viewpoint of Vajrayāna. In the eye of a Vajrayānist the external world has much the same significance as it appears in Yogācāra. In the *Sādhanamālā* also there is ample evidence to show how the external world is treated in the philosophy of Vajrayāna. In one place it characterises the external world with its movable and immovable objects like the pot, picture, carriage, house, house of statues, mountains, etc., as reduced by reason to mere appearances in much the same way as magic and dream are considered as appearances.<sup>2</sup> Therefore the Vajrayāacists held that external objects have no more reality than magic, mirage, shadow or dream and that their reality could not be proved by reason.

#### (v) *Ahamkāra*.

A peculiar feature of Vajrayāna worship lies in its doctrine of Ahaṅkāra or identification of the Bodhicitta

<sup>1</sup> p. 111 quoted from the *Guhyasamāja*—

गून्यताकरणाभिन्नं बोधिचिन्तनमिति स्मृतम् ।

See also *Jñānasiddhi* p. 75 where the identical sloka is also quoted.

<sup>2</sup> p. 139: यदेतत् च उपटशक्तव्यन्देवकुलपर्वतादि चराचरं तत् सर्वे प्रतिभासमाचं विचारेण प्रतिभासोपमं मायासप्रसहस्रम्, अहमपि निःस्वभावः सप्त्रोपम् इत्यं गून्यतां भावयन् | etc.

with the deity worshipped. The *Sādhanamālā* explains this doctrine of *Ahamkāra* clearly in several places and the word occurs in almost every *Sādhana*. It is explained as "I am the goddess and the goddess is in me."<sup>1</sup> After *Ahamkāra* the worshipper should conceive himself as the deity with the same complexion, form and limbs as described in the *Sādhana* and should instead of worshipping any external object worship himself. It was suggested elsewhere that this identification of the worshipper with the deity worshipped was a new feature introduced by the Buddhists into *Tantrism*. This has met with a general criticism from a number of noteworthy scholars and journalists including Dr. A. C. Coomar-swami of Boston and Mr. O. C. Ganguli of Calcutta. It has been urged that in view of the great antiquity of the *Yoga Philosophy* the view that the doctrine of *Ahamkāra* is a new introduction is untenable. To this it may be said here that the theory of the absorption of the individual self with the Primordial Matter or union of the self with a Personal God by the practice of *Yoga*, and thereby the attainment of perfect knowledge and the consequential freedom from the bondage of transmigration, was started in India from very ancient times, and traces of it can be found in the *Upaniṣads* of very great antiquity, even greater than that of the *Yoga System*. Nothing therefore can be said to be a new introduction. But still we say, for instance, that the *Vedānta* doctrines originated with Śaṅkara though previous to that there was a school of *Aupaniṣada* philosophers; that Śaṅkara systematised the doctrine of *Māyā* though Buddhists from Nāgārjuna's time all acknowledged and wrote about the same doctrine in their works. When it is said that this element of *Ahamkāra* was introduced by

<sup>1</sup> See for instance, p. 318 : या भगवती प्रज्ञापारमिता साऽऽचं योऽचं मा भगवती प्रज्ञापारमिता ।

Vajrayāna for the first time it was said with reference to the identification of the worshipper with the deity who is a transformation of the great Reality known as Śunya not only for the purpose of obtaining emancipation as is found in Yoga but also for bewitching women, destroying men and their dwelling houses and even for the extraction of snake poison or for relieving a woman of the pains of labour. The Ahamkāra in fact is imperative in the Vajrayāna form of worship and this introduction is considered to be new in view of the multifarious purposes it was called upon to serve.

In some of the Hindu Tantras the doctrine of identification or Ahamkāra is indeed to be met with, and this fact gives rise to the controversy as to which Tantras, those of Hinduism or Buddhism, are older. We have sufficient reasons to hold that the Hindu Tantras were introduced on the model of the Buddhist Tantras and the Hindus among other things borrowed many Buddhist customs, practices, deities, and Mantras. The very Kulācāra seems to have been originally conceived by the Buddhists and probably the forefathers of a large number of Kaulas to-day were direct disciples of Buddhists in the Tāntrik Age.

#### (vi) *Advaya*.

To understand the significance of the Vajrayānic conception of Advaya, the theory of Śūnyatā and Karuṇā will first have to be taken into consideration. Voidness and compassion together constitute what is called the Bodhicitta or the Bodhi Mind. This idea probably for the first time makes its appearance in the *Guhyasamāja*. The mixing up of the two elements Śūnyatā and Karuṇā is what is known as Advaya.

The Śūnyatā as conceived by the Vajrayānists is very forcibly expressed in the *Sādhanamālā*, p. 111.

Here it is mentioned that Śūnyatā consists in thinking or realizing all *Dharmas* (elements or objects) as transitory, momentary, non-ego, mistaken (as realities) by the mind, similar to objects seen in a dream or magic, endowed with a beginning and end, and natural purity, non-existent, unborn, and void like the place of Tatthatā.<sup>1</sup>

The conception of Karuṇā or compassion of the Vajrayānists finds also a lucid expression in the *Sādhana-mālā*: Compassion is defined as the determination on the part of the Bodhisattva to lead and finally to place all beings in Nirvāṇa including beings born from eggs, uterus, perspiration, or beings endowed with shoes like horses (*Aupapāduka*) or endowed with a form or formless, or endowed with consciousness or unconsciousness, or beings who abide neither in consciousness nor unconsciousness.<sup>2</sup> In another place Karuṇā is expressed as a strong determination to diffuse right knowledge among the people who owing to desire (*trṣṇā*) are blinded by ignorance and cannot realize the continuous transmigration as caused by the act force, in order that they may lead a life in accordance with the law of Dependent Origination.<sup>3</sup>

The commingling of Śūnyatā with Karuṇā is what is designated by the Vajrayānists as Advaya and it is a theory which is very important for understanding the underlying features of Vajrayāna, for, on this alone, the foundation of Śakti worship is based. The *Sādhana-*

<sup>1</sup> p. 111: अनित्यः चणिका निराकारः चिनविद्यितः स्वप्रेन्द्रजालसहश्रः प्रति-  
भासमात्रा आदिग्राहान्तः प्रकृतिपरिग्रहादा अभावा अजाता अनुत्पत्ता तथाभूतकोटिग्रन्था  
सर्वधर्माः etc.

<sup>2</sup> p. 26: यावनः सच्चाः सलसंघट्टय संगटीतः अण्डावा वा जरायुजावा संसेदजा  
वा औषधादुकावा रूपिणीवा अरूपिणीवा संज्ञिनोवा असंज्ञिनोवा निवसंज्ञानासंज्ञिष्ठो  
वा etc. ते सर्वे मया अनुपधिशेषनिवारधातो प्रतिष्ठापयितव्याः

<sup>3</sup> p. 111: द्व्यावशात् अमी सच्चा अविद्यान्मीलता अकर्मविपाकदर्शिनः तेभ्यो  
गम्भीरं प्रतीत्यसमुत्पादकर्मक्रियावताराय धर्मं देशविष्यामीति करुचाया अथधिवचनम्।

*mālā* also quite clearly explains the theory by characterizing the effects of Advaya by means of a simile: as copper leaves its dirty colour (and becomes gold) when it comes in contact with the magic tincture, similarly the body leaves off its attachment, hatred, etc., when it comes in contact with the tincture of Advaya.<sup>1</sup> This Advaya is a form of cognition which is all important in Vajrayāna and in many instances the craving for this knowledge finds expression in the *Sādhanamālā*. In the same way as other ideas were deified in Vajrayāna, Advaya was also deified and we find two deities Heruka and Prajñā, the embodiments of Śūnyata and Karuṇā, commingled in Advaya, and fused together in embrace in the Yuganaddha or the *Yab-yum* form. The duality merges into one even as salt commingles with water.

### § 6. Aims and objects of the Tāntrics.

The *Sādhanamālā* is a collection of Sādhana-s. The word *Sādhana* is closely connected with the word *Siddhi* and the *Sādhanā* is a procedure by which *Siddhi* or perfection can be obtained, provided the directions therein given are practised with patience and zeal. The Hindus generally recognize eight Siddhis though occasionally eighteen and twenty-four Siddhis are also acknowledged. The eight Siddhis are: *Animā*, *Mahimā*, *Laghimā*, *Prāpti*, *Prakāmya*, *Iśitva*, *Vaśitva*, *Kāmāvaśayitva*.

In the *Brahmavaivarta Purāṇa*<sup>2</sup> mention is made of thirty-four kinds of Siddhis, including the eight already cited. Some of them are: *Dūraśravāṇa*, *Parakāyapraveśa*, *Manoyātitva*, *Sarvajñatva*, *Vahnistambha*, *Jalastambha*, *Cirajīvitva*, *Vāyustambha*, *Kṣutpipāsānidrās-*

<sup>1</sup> p. 82 : यथा सिद्धिरमेन विदं ताम् कृष्णतो त्यजति तथा ग्रौरमेवाद्वैतरमेन विद्ध रागदेषादिकं त्यजति ।

<sup>2</sup> *Kṛṣṇajanma-Khaṇḍa*, Ch. 78, St. 20-29.

*tambha, Kāyavyūhapraveśa, Vāksiddha, Mṛtānayana, Prāṇākarṣaṇa, Prāṇadāna, Indriyastambha, and Buddhistambha.* One who is able to attain by a particular process many of the foregoing powers is called a Siddhapuruṣa “ Perfected Man.” In the mediæval times it is said there were many Siddhapuruṣas in India, and the Buddhists recognize their number as eighty-four. Pictures of these are still prepared in Nepal and Tibet and they are even now venerated in these countries.

The Siddhas again are of three varieties according to *Tantrasāra*:<sup>1</sup> *Uttama, Madhyama, and Adhama.* The characteristics of each class are also given in the same work ; and a Siddha, for instance, will be recognized as belonging to the first class when he is able to fulfil all his desires by mere wish, or in other words, as soon as a desire arises in his mind that very moment it is fulfilled. The second class Siddha is able to conquer death, commune with gods, enter unperceived into the bodies and homes of others, move in the air, hear the gods talk in the firmament, understand all terrestrial truths, obtain conveyances, ornaments, etc., and a long life, bewitch people, perform miracles, remove diseases by a mere glance, extract poison, obtain erudition in the Śāstras, renounce all wordly enjoyments, practise Yoga in all the eight divisions, show compassion to all beings, obtain omniscience, etc., etc. The third or the lowest class of Siddha obtains : fame, long life, conveyances, ornaments, familiarity with the king, popularity with royal personages and the people, power of bewitching, wealth and prosperity, children and family.

It can be easily seen from the above that the third class of Siddhas were never designated as Siddhapuruṣas ; those were attached either to the first or the second

<sup>1</sup> *Viśvakosa*, (Bengali) : arts. on সিদ্ধ and সিদ্ধি।

class. In all Tantras, Hindu or Buddhist, general directions are always given as to the manner of obtaining Siddhi by muttering the mantras. In case legitimate muttering of the mantras and the conformity to the regulations do not bestow the desired Siddhi, the Tantras also give directions as how it can be obtained by seven different processes.<sup>1</sup>

Having thus described the nature of the Sādhakas or Magicians let us now proceed to characterise the different Siddhis or perfections, the possession of one or the other of which entitles a man to be called a Siddha or a Magician. The word *Siddhi* may be defined as the attainment of superhuman powers of the mind, body or the sense-organs. The Siddhi is generally known to be of five varieties:<sup>2</sup> (1) *Janmaja*, co-existent with birth, (2) *Ausadhija*, due to some drug, (3) *Mantraja*, due to the agency of magic syllables, (4) *Tapoja*-due to austerities, (5) *Samādhija*, due to intense meditation. The mind is compared to a river in the rainy season with all the exits closed except one through which the water rushes with tremendous vigour. When mind in the same way is concentrated on one particular thought it is able to acquire great strength which we call Siddhi (Perfection).

Siddhis are of various kinds and range from success in love affairs to the attainment of the highest emancipation. But the Siddhis with which we are concerned in the *Sādhanamālā* owe their origin to *mantras* or magic syllables. If we examine the kind of Siddhis for

1

उपायास्त्रव कर्तव्याः सप्त शङ्खरभाषिताः ।

सामर्थं दोधनं वशं पौडनं पोषणशम् ।

दच्चनान्नं ज्ञामात् कुर्यात् ततः सिद्धो भवेन्ननुः ॥

*Sabdakalpadruma* from *Tantrasāra*: see art. on मिद्द ।

2

जन्मौषधिमन्त्रपःसमाधिजाः मिद्दयः ।

*Patañjala Darśana*; 1, 1.

obtaining which the Buddhists of the Tāntric Age busied themselves in muttering *mantras* and executing Tāntric practices, we will be able to understand the aims and objects of the people and their mentality. Hence a study of these practices is not considered redundant as it is capable of throwing a flood of light on the state of Tāntric culture.

In the Sādhanas great anxiety is shown for averting and curing diseases,<sup>1</sup> and for the extraction of snake-poison.<sup>2</sup> Next in importance to the above desire is the longing for acquiring a knowledge of the Śāstras without study but only through the agency of the *mantras*. Another characteristic feature of the Sādhanas is presented by their craving for the Bodhi which again is to be obtained only through the help of the *mantras*.<sup>3</sup> Then come the six cruel rites and the attainment of the eight great perfections (*Aṣṭamahāśidhayah*).<sup>4</sup> Great anxiety is also shown for the attainment of Sarvajñatva,<sup>5</sup> or omniscience, or emancipation, or the position of a Buddha—all signifying one and the same thing,—namely, emancipation. The Tāntric Buddhists also possessed a great desire to have the mighty Hindu gods as their servants, whom they believed to be conquerable by *mantras*, and willing to do menial work for the magician.<sup>6</sup>

<sup>1</sup> A good example of this is the group of three Sādhanas No. 17, 84, and 312. Expressions like the following are very common : जगद्वाधिविनाशनम् । वाभ्याद्युपगमे महानुशः । सर्वज्ञापिदरं गुणं, etc.

<sup>2</sup> All the Sādhanas of Jānguli and some of Kurukullā are examples of this kind.

<sup>3</sup> Cf. for instance, रूपादिकामान् भुज्ञानो निरसाचेषकस्यनः ।

प्राप्तिवृत्तरां बोधिमविरात् साधकोत्तमः ॥

<sup>4</sup> As in Nos. 71, 144, etc.

<sup>5</sup> For instance in S. 81.

सर्वज्ञलं चाचिरादेव भवति ।

<sup>6</sup> As in S. 172, 280.

The Tāntric Buddhists also believed that the benign act of protection could be granted by divine agencies and also secured by *mantras*.<sup>1</sup> Curiously enough, the aid of the *mantras* was widely availed of by the Tāntric Buddhists for vanquishing their opponents in public discussions.<sup>2</sup> From this it appears clear that religious discussions in public assemblies were very common, and victory in these assemblies was eagerly sought by all classes of people including the Buddhists, and it is no wonder that gods and *mantras* were invented in order that the Sādhaka may easily obtain victory in learned discussions without being qualified for it. This leads us to believe in the stories recorded in the *Pag Sam Jon Zan* that in public assemblies disputants of different religious sects used to assemble and take part, either staking his own religion. Thus people were converted and reconverted to different religions. A great desire is also shown for performing miracles<sup>3</sup> probably for creating an impression on the public mind. In spite of acquiring such spiritual powers, however, the monks were habituated to go out for alms, as is evident from the devices invented by them, which miraculously induced people to offer alms of their own accord.<sup>4</sup>

Their conception of future happiness was also of a strange character. In one of the Sādhanas a wish is expressed for a Siddhi which will enable the worshipper to remain in a state of rapture in the company of numberless Apsaras, in the land of the Vidyādhara where

<sup>1</sup> Cf. S. No. 206.

<sup>2</sup> Cf. S. 151—यस्यां भावितमाचार्यां निपदः सर्ववादिनाम् । S. 155 यस्योदयेन निद्राति वादिनां मुखपद्मज्ञम् । S. 218 पर्यदनभिमवनौयो वादो; S. 256 सर्वत्र वादे विजयिता; etc.

<sup>3</sup> S. 222—दात्रं दर्शयति, .. पुनरुपगमयति । ..चतुरहत्यं दर्शयति..प्रत्यानयनं कृतं भवति, etc.

<sup>4</sup> S. 235—ततः सिन्दूरेण नन्द्यावजांकितितिक्षकं विधाय याम प्रविशेत् । यत्र तत् तिक्षकं संक्रान्तं हस्ताते तं यज्ञेनाराधयेत् ।

the Lord of Heaven will hold the parasol over his head, Brahmā acting as councillor, Vemacitrī as the army-commander, Hari as the gate-keeper, and the naked God Śaṅkara discoursing on the different virtues.<sup>1</sup> The monks usually led a poor life but they were nevertheless anxious for wealth, and believed that wealth could be obtained by the muttering of *mantras* alone. Jam-bhala, the God of Wealth, was created by them and different images and *mantras* were invented and a large number of Sādhanas were devoted to his worship. These and similar instances are evidence of the attraction the poor monks had for wealth.<sup>2</sup>

The Buddhists also acknowledged the eight great Siddhis though they were somewhat different from the eight Siddhis acknowledged by the Hindus. With the Buddhists the eight Siddhis are: (1) Khadga, (2) Añjana, (3) Pādalepa, (4) Antardhāna, (5) Rasa-Rasāyana, (6) Khecara, (7) Bhūcara, (8) Pātāla.<sup>3</sup> It is difficult to get an explanation of the nature of these perfections correctly from any Buddhist work. But, evidently, the *first* signifies the perfection which enables a man to conquer a battle with the help of a sword on which *mantras* have been muttered. The *second* evidently means the magic unguent which enables the wearer to perceive the treasures buried under earth or otherwise hidden from the eyes. The *third* refers to the mysterious ointment which when applied to the legs enables a man to move about everywhere without his body

<sup>1</sup> S. 200—अनेकाभिरञ्जरोऽसि परिषतः उरस्तः विद्याधरस्माने बदलसुखमनुभवन् इव तिष्ठति, देवेन्द्रः कवचरो भवति, ब्रह्मा च मन्त्रौ, वेमचित्रौ सैन्यपतिः इति: प्रतिष्ठारः । . . नग्याचार्यः गङ्गारः समस्तगुणानुपदर्शयति । etc.

<sup>2</sup> Cf. for instance, S. 293—निर्बाप्यन्ति मणिकाश्नवस्तवर्येदंरिद्वावदहनं स्फुत-योऽपि यस्य ॥ also S. 296—एवंप्रकारैः सज्जिलप्रदानैः सन्नष्टुचित्तौ इविषाधिराजाः । ददैदृ धनान्वचयद्विभास्त्रितस्त्रादृ यशो यत्परेण साध्यम् ॥ etc.

<sup>3</sup> p. 350—खञ्जाञ्जनपादलेपान्तर्धीनरसरसायनखेचरभूचरपाताळसिद्धिप्रसुखाः सिद्धौः साध्येत् ।

being perceived by anybody. The *fourth*, similarly, refers to the mysterious power which enables a man to disappear miraculously before the very eyes of other people. The *fifth* refers probably to the magic solution which turns baser metals into gold, or the medicine which gives immunity from death. The *sixth* is the power which enables one to move in the firmament. The *seventh* gives one power to go at will anywhere in this world in a moment, and the *eighth* refers to the power of going to the nether regions. Such feats were considered superhuman and the monks of the Tāntric Age directed their attention to executing such superhuman feats through the agency of the *mantras* which, they thought, develops psychic power.

The most important among the different rites of the Tāntrics are probably what are known as the *Saṭkarma* or six rites, and it is necessary here to give some idea of the different rites with which the old monks always busied themselves. These six rites are: Śānti, Vaśikaraṇa, Stambhana, Vidveṣaṇa, Uccāṭana and Māraṇa. The *first* rite is the one which is calculated to remove diseases and save men from the terrible consequences of evil stars, or of bad actions done in the previous births. The *second* Vaśikarana is the rite which when performed gives the performer the power to bewitch all other men or women or even animals and gods, and get work done by them. The *third* Stambhana is the rite by the performance of which power is conferred on the worshipper for stopping all actions of others, and even when a cause is operating to stop its effect. Thus the burning power of fire can be stopped; so that even if the fire be there it will not burn; it is the rite by which all actions of human beings can be stopped at will. The *fourth* Vidveṣaṇa is another interesting rite which gives the power to separate two friends, relatives, lovers from each other and so forth. The *fifth* Uccāṭana is the

rite which when performed gives the performer special power to make his enemy flee from the country with all attendant disgrace. From the *Sādhanamālā* it may be inferred that Uccāṭana was employed in destroying the dwelling houses of enemies by incantations of *mantras* and by other means. The sixth is Māraṇa, which is perhaps the most cruel among the six cruel rites of Tāntrism. This consists in killing enemies by means of apparently harmless practices.<sup>1</sup>

These are known as *Ṣaṭkarma* and it is said that experienced Tāntrics get results immediately these rites are performed. It is nevertheless difficult for ordinary laymen to obtain any successful result because the rites have to be performed in accordance with Time, Star, and the appropriate gods and *mantras* which are known only to specialists.

The *mantras* are of primary importance in all cruel rites and no less than six methods of application are generally formulated:—

(1) *Grathana* consists of reciting *mantras* on each of the letters of the name of the medium (*Sādhya*)—generally required in Śānti or protective rites.

(2) *Vidarbha* consists in writing the letters of the name of the medium, between the letters of the *Mantra* used mostly in Vaśikaraṇa or bewitching.

(3) *Sampuṭa* consists in writing the *mantra* in the beginning and at the end of the name of the medium—mostly required in Stambhana.

(4) *Rodhana* consists in applying the *mantra* in the beginning, middle and the end of the name of the medium—necessary in Vidveṣana.

(5) *Yoga* consists in reciting the name of the medium at the end of the *mantra*—required in Uccāṭana.

---

<sup>1</sup> *Viśvakosa*, article on यट्कम् ।

(6) *Pallava* consists in applying the *mantra* at the end of the name of the medium, and this is required in the Māraṇa or destructive rite.<sup>1</sup>

Many more technical matters of absorbing interest to those interested in Mysticism, may be brought in and discussed here, but want of space prevents us from entering into the subject more in detail. So before closing this Section it is necessary to give a few references to the text of the *Sādhanamālā* itself which will provide more information on this subject. These observations contained in the *Sādhanamālā*, are of special value because there are at present only a few people who are acquainted with the purely Tāntric doctrines and practices which were current amongst the Buddhists in the Tāntric Age.

If page 368ff of the *Sādhanamālā* on the Sādhana of Śukla Kurukullā is referred to, it will be seen that a number of general rules for the different practices have been given there. Some of these details may be of general interest. For instance, the Tantra insists that the mental condition in different rites should be different. "In Śānti the mind should be peaceful, in Pauṣṭika it should be thriving, in Vaśikaraṇa it should display anxiety, and in Māraṇa it should be in a greatly troubled state."<sup>2</sup> "Śānti should be performed on the first day of the lunar fortnight, Pauṣṭika on the full Moon day, Abhicāra (Māraṇa on the 14th day of the Moon and Vaśikaraṇa on the eighth day)."<sup>3</sup> The worshipper should sit with his face Northwards in Śānti, Eastwards in Paus-

<sup>1</sup> *Ibid.*

<sup>2</sup> ग्रान्तिके ग्रान्तिचित्तेन पुष्टिके पुष्टिचित्तसा ।  
वस्त्रे चोक्कण्ठचित्तेन उद्दिश्येन तु मारणे ॥ p. 368.

<sup>3</sup> प्रतिपद्मे ग्रान्तिकं लोमं पौर्णमास्त्रां तु पौष्टिकम् ।  
अभिचारं चतुर्दशां चतुर्मां वाष्पकर्मणि ॥ p. 368.

ṭīka, Southwards in Abhicāra and Westwards in the rites of attraction and Uccāṭana.”<sup>1</sup> “Śānti should be performed in Autumn, Pauṣṭika in Hemanta and the Abhicāras in the Summer season.”<sup>2</sup> “Śānti should be performed in the evening, Pauṣṭika in early morning, and the Abhicāras in the noon or at mid-night.”<sup>3</sup>

It is unnecessary to point out in this connection that the deity worshipped in the different rites may be the same, but the same deity will have different colours, weapons and forms in accordance with the rules guiding the rites, and it is precisely in this way that the deities were multiplied.

### § 7. Authors of Sādhanas.

*Arranged alphabetically.*

The Sādhanas, as has already been said, are short works of different authors where the procedure for worshipping Buddhist gods and goddesses are given. The Sādhanas are mostly of anonymous authors, but amongst the total of 312 Sādhanas, quite a large number of names of authors are mentioned. Out of these many are known in the Tibetan Tangyur, but there are also many who were unknown to Tangyur. In the following pages attempts have been made to arrange the names of authors alphabetically (as chronological arrangement is fairly impossible) and to indicate their literary services and, if possible, to give their approximate time.

1 उत्तराभिमुखो भूत्वा मन्त्री शान्तिकमारभेत् ।  
पौष्टिकं तु सदा पूर्वे चभिचारं तु दत्तिष्ठे ॥  
पवित्रमे तु मदा प्रोक्तं चाकपौचाडनादिकम् ॥ p. 369.

2 शान्तिकं शरत्काले तु चेमने पौष्टिकं तथा ।  
श्रीग्रन्थभिचारकर्मणि कृयांत् सर्वाणि साधकः ॥ p. 369.

3 प्रदोषे शान्तिकं प्रोक्तं प्रस्तुये पौष्टिकं तथा ।  
मध्याह्ने चार्द्दिनाचे वा प्रकृयांदभिचारकम् ॥ p. 369.

1. *Abhayākaragupta* (No. 295).*cir. A.D. 1084–1130.*

This author was well-known both in India and Tibet. He was well-versed in Tibetan and translated many works in that language. He hailed from Bengal, got his training from Magadha and made himself famous in the Vikramaśila Monastery. Mr. P. N. Bose in his *Indian Teachers of Buddhist Universities*<sup>1</sup> has given good ground for placing him in the reign of Rāma Pāla of Bengal who according to the latest authorities flourished between A.D. 1084–1130.

Abhayākara was a great writer and translator into Tibetan, and the following list from Tangyur<sup>2</sup> will show how many works he wrote and how many he translated:—<sup>3</sup>

- T 1. Kālacakrāvatāra.
- 2. Śrī Cakrasamvaramahābhismaya.
- T 3. Abhiṣekaprakaraṇa.
- 4. Svādhīṣṭhānakramopadeśa.
- 5. Cakrasamvarābhismayopadeśa.
- 6. Āmnāyamañjari, a commentary on Śrī Sampūtatantrarāja.
- 7. Jñānaḍākinīśadhana.
- 8. Jñānaḍākinīmantra.
- 9. Abhayapaddhati, a commentary on Śrī Buddha-kapālamahātantrarāja.
- T 10. Śrī Mahākālasādhana.
- T 11. Śrī Mahākālāntarasādhana.
- 12. Candraprabhā, a commentary on Pañcakramamata.
- 13. Raktayamāntakanispannayoga.
- 14. Vajrayānāpattimañjari.
- 15. Gaṇacakravidhi.

<sup>1</sup> p. 82.<sup>2</sup> *Bauddha Gan O Doha*, app. p. 9.<sup>3</sup> T indicates books composed and translated by him.

16. Vajrāvalī nāma Maṇḍalopāyikā.
17. Niśpannayogāvalī.
18. Jyotirmañjarī nāma Homopāyikā.

In Tangyur he is sometimes called Paṇdita, Mahā-paṇdita, Ācāryya, Siddha and Sthavira. He is described in the Tangyur as a resident of Magadha.

2. *Advayavajra* (Nos. 17, 217, 251).

*cir.* 978–1030 A.D.

Advayavajra popularly known as Avadhūtipā is here represented as the author of three Sādhanas: for Simhanāda, Vajravārāhī and Saptākṣara, but curiously enough, he is also mentioned in one of the Sādhanas (No. 128) composed by Lalitagupta who calls himself a disciple of Advayavajra. We have no means to ascertain whether the Advayavajra mentioned in this latter Sādhana is the same as the author of the three Sādhanas above referred, but in all probability the two Advayavajras seem to be one and the same person. And this gives a good clue to fix his date with some reasonable probability. Now the Cambridge MS in which the Sādhana of Lalitagupta has been found is already known to have been written in the year 1165 A.D. We can thus take 1100 A.D. as the probable date of Lalitagupta, and Advayavajra about one generation earlier. But as Tārānāth mentions him as a contemporary of King Mahipāla the Pāla King, Dīpañ-kara the great reformer, Naropā and several others, his time should be approximately taken to be the time of Mahipāla who reigned between A.D., 978 to 1030. Advaya wrote a large number of works and twenty-one among them have been recovered by MM. Haraprasad Shastri in original Sanskrit, and these short works are now published in the *Gaekwad's Oriental Series* (No. XL).

In the Tibetan Tangyur<sup>1</sup> Advayavajra stands as the author or translator<sup>2</sup> of the following works.

1. Śrī Kālacakropadeśa-śaḍaṅgayogatantra-pañjikā.
2. Saptakṣarasādhana.
3. Śrī Cakrasamvaropadeśa.
4. Śrī Cakrasamvara-pratiṣṭhā.
5. Sarvārtha-siddhi-sādhana.
6. Vajravārāhī-sādhana.
7. Vajravārāhī-kalpa-sarvārtha-sādhana.
8. Vajrayogini-sukhottara-samvara - nirṇaya-svār-thaka-maṇḍala.
9. Hevajrasādhana.
10. Viśuddhanidhi nāma Hevajrasādhana.
11. Nairātma-prakāśa.
12. Śma-homavidhi.
- T 13. Mahāmāyā-sādhana.
14. Rakta-ka-jatā-sādhana.
15. Śrī Mahākāla-stotra.
16. Nāma-śaṅgītyupa-saṁhāra-vitarka.
17. Āryamañjuśri-nāma-śaṅgīti-tikā sāropāyikā.
18. Ārya-jñāna-sattva-mañjuśri-upāyikā.
19. Jñāna-sattva-mañjuśri-upāyikā.
20. Jñāna-sattva-mañjuśri-vimala-ratna-mudrā-vidhi.
21. Svabhāva-vāsa-mantra-caryādaśaka.
22. Svapnekṣā.
23. Buddhabodhi-samādhiv-iṣaghaṭa-dipa.
24. Jñāna-sattva-mañjuśri-sāra-siddhi.
25. Kudṛṣṭi-nirghāta.
26. Kudṛṣṭi-nirghāta-cintā.
27. Svapna-nirdeśa.
28. Māyā-nirukti.
29. Aprasa-ha-prakāśa.
30. Tattva-daśaka.

<sup>1</sup> *Baudhā Gān*, app. p. 3.

<sup>2</sup> T indicates books composed and translated by him.

31. Yuganaddhaprakāśa.
32. Mahāsukhaprakāśa.
33. Tattvaratnāvalī.
34. Tattvaprakāśa.
35. Pañcatathāgatamudrāvivarana.
36. Sevakārthaśaṅgraha.
37. Saṅkṣiptasekaprakriyā.
38. Pañcasvabhāva.
39. Prajñopāyodayapañcaka.
40. Dohānidhi nāma Tattvopadeśa.
41. Mahāyānavimśati.
42. Amanasikāra.
43. Tattvamahāyānavimśati.
44. Dohākoṣapāñjikā.
45. Dohānidhikoṣaparipūrṇagiti nāma nijatattva-prakāśatikā.
46. Dohākoṣahṛdayārthagitā tīkā.
47. Caturmudropadeśa.
48. Sarvadharmaśaḥ-deśaka-tattvārtha-gāthā-vṛtti.
49. Abodhabodhaka.
50. Caturavajragitikā.
51. Prajñārambhāvadhi-parikathā.
- T 52. Sevārthanirukti.
53. Jñānasattvamañjuśrī Ādibuddha nāma sādhana.
54. Piṇḍikṛtacaitanyaśādhana.

In the Tangyur various epithets are given to him, such as, Pañdita, Mahāpañdita, Brāhmaṇa, Ācārya, Mahācārya, Avadhūta, Upādhyāya, etc. He is definitely said to be a Bengali.

### 3. Ajitamitra (No. 55).

Only one Sādhana of his is recorded in the *Sādhana-mālā*. It is devoted to the worship of Arapacana, a form of Mañjuśrī, but the verses are remarkable by

reason of their sweet and melodious language and by their artistic adjustment of words. The following works are ascribed to him in the Tibetan Tangyur.<sup>1</sup>

1. Sriyakṣabhrātṛdvayasādhana.
2. Sugatasāsanaratnavohittha.
3. Arapacanasādhana.
4. Pratiṣṭhāvidhi.

The epithets given to him in the Tangyur are: Ācārya, Mahāpañḍita, Siddha, and Siddhācāryya. His time is unknown but as the Sādhana appears in the MS Ab the time of the author may be taken to be somewhat earlier than the 12th century.

#### 4. *Anupamaraksita* (Nos. 24, 98).

This writer stands as an author of the two most elaborate Sādhanas for Khasarpaṇa and Tārā. His Sādhanas are very learned and informing with details on the different doctrines of the Vajrayāna. In Tangyur<sup>2</sup> he is reputed to be the author of the following works:—

1. Śaḍaṅgayoga.
2. Āryatārābhāttārikāsādhana.
3. Ārya Mañjuśrī nāmasaṅgītivṛtti.
4. Sarakṣācakrādhiṣṭhānapr̄ṣṭhopadeśa.
5. Khasarpaṇa-Lokeśvara-vistara-sādhana.

He is given in the Tangyur the epithets of Sthavira, Siddha, Mahāpandita, Upādhyāya, Pandita and is described as an Indian. Nothing definite is known about his time.

#### 5. *Asaṅga* (No. 159).

*cir.* 270–350 A.D.

In Tangyur he is mentioned as the author of only one work *Dharmakāyāśraya-Sāmānya-Guṇastotra*, and the titles given to him there are Ācāryya and Ārya. In the *Sādhanamālā* he stands as the author of one Sādhana of

<sup>1</sup> *Bauddha Gan O Dohā*, app., p. 3.

<sup>2</sup> *Loc. cit.*, app., p. 5.

Prajñāpāramitā and we are inclined to identify this Asaṅga with the famous Asaṅga the great expounder of the Yogācāra School who was the brother of the celebrated monk and scholar Vasubandhu (A.D. 280–360).<sup>1</sup> The theory that all deities should be stamped with the miniature of the parental Dhyāni Buddha was already current in the beginning of the 4th century, and by that time the theory of the five Dhyāni Buddhas as presiding over the five Skandhas was also well-established.<sup>2</sup> This shows at least that the Sādhana in question, its author and the *Guhyasamāja* where the Dhyāni Buddha theory was definitely systematized, were very likely contemporaneous.

#### 6. *Cintāmaṇi Datta* (No. 47).

From the materials at our disposal it is not possible to say whether this author is unknown in Tangyur, but so far it has not been possible to trace him in Tangyur through the catalogues. But the Sādhana of Vādirāṭ composed by Cintāmaṇi Datta exhibits his aptitude as a poet. He has introduced a variety of metres in composing the few stanzas he devoted to the Sādhana of Vādirāṭ. From all this it is evident that he was a poet of no mean order.

#### 7. *Dharmākaramati* (Nos. 97, 210).

The name of this author likewise could not be traced in the catalogue of Tibetan Tangyur. He stands as the author of two Sādhanas, one of Tārā and the other of Dhvajāgrakeyūrā. One colophon characterises him as a Mahāpāṇḍita and Sthavira, while the other designates him as a Pāṇḍita and as Mādhyamakaruchih

<sup>1</sup> *Tattevasavīgraḥa*, Foreword, p. lxviii.

<sup>2</sup> This is evident from the elaborate *Pūjā* offered to all the five Dhyāni Buddhas and their Śaktis and the manner in which their place has been fixed in the hierarchy.

or as ‘one who believes in the Madhyamaka system of Philosophy.’ It is not correct, therefore, to say that the Madhyamakas or the earlier Mahāyānists did not believe in gods and goddesses, and at least we find one instance here where a Madhyamaka composes Sādhanas for the worship of Tāntric deities. The Vajrayānists must have included in their folds the Mahāyānists of all sorts.

### 8. *Durjayacandra* (No. 250).

He is reputed to be the author of a large number of works and the following among others are mentioned in Tibetan Tangyur<sup>1</sup> :—

1. Dākinīvajrapañjarapañcadāka-Sādhana.
2. Śaḍaṅganāma-Sādhana.
3. Sarvabhūtabali.
4. Nairātmadevīpañcadaśastotra.
5. Saptākṣarasādhana.
6. Śrīcakrasamvarasādhana-Amṛtākṣara.
7. Kaumudi Hevajrapañjikā.
8. Ratnacchaṭā nāma pañjikā.
9. Suparigraha nāma Maṇḍalopāyikavidhi.
10. Nairātmāsādhana.
11. Māyavatī Mahāmāyātantrasya Pañjikā.

In Tibetan Tangyur he is differently styled as Ācārya, Pañḍita, Mahācārya, Mahāpañḍita, and Vandya. From the *Sādhanamālā* he appears to be a follower of the Heruka cult, and of the Anuttarayoga division. This god is called Vajradāka and Saptākṣara; the latter name is given to him because of his seven-syllabled Mantra. Saptākṣara is here associated with his Śakti Vajravārāhī whose form and weapons are the same as those of the principal deity.

---

<sup>1</sup> *Loc. cit.*, app., p. 45.

9. *Garbha* (No. 142).

In Tangyur he is styled as Mahācārya and is reputed to be the author of only one work, viz.: *Vajrayāna-mūlāpattiśikā*. But in the *Sādhanamālā* he appears as an author of the Māricīsādhana which is in accordance with the *Kalpa*. This Māricī is three-faced and eight-armed, which is by far the most common type of Māricī up till now found. Nothing further is known about the author or his time.

10. *Guṇakaragupta* (No. 272).

This author is called in Tangyur both as Guṇakara and as Guṇakaragupta and the following works are ascribed to him<sup>1</sup> :—

1. Bodhicittavivaraṇa.
2. Guhyasamājābhisaṁyaya-nāma-Sādhana.
3. Śri Mahākāla Sādhana.
4. Maṇḍalavidhi.

He is styled as Upādhyāya, Paṇḍita, Ācārya, Mahācārya, Paiṇḍapātika and is definitely said to be an Indian.

In the *Sādhanamālā* he stands as the author of a Sādhana devoted to Raktayamāri and in the colophon designates himself as a Paiṇḍapātika Bhikṣu which is also corroborated by Tangyur. His Sādhana is in verse and the stanzas are written in a lucid and forceful style. They are written in several different metres and show at once the devotion and skill of the author in composition.

11. *Harihara* (No. 53).

He is not mentioned in the Tibetan Tangyur but in the *Sādhanamālā* his name stands as the author of a very short and solitary Sādhana. This is devoted

---

<sup>1</sup> *Ibid.*, p. 41.

to the worship of Vādirāṭ, a form of Mañjuśrī, and it contains a verse which gives the Bijamantra of the deity (प्रतिष्ठाता):

12. *Indrabhūti*<sup>1</sup> (No. 174).

In Tangyur he is reputed to be the author of the following works<sup>2</sup> :—

1. Śrī Cakrasamvara-tantrarāja-samvara-samuccaya nāma vṛtti.
2. Śrī Cakrasamvara-stotra.
3. Cakrasamvarānubandha-saṅgraha.
4. Siddha-Vajrayoginīsādhana.
5. Vajrayogini-mantratattva - svādhiṣṭhāna - nirdeśa.
6. Śukla-Vajrayoginīsādhana.
7. Dākinīvajrapañjaramahātantrarājasya Pañjikā Prathama-paṭala-sukhabandha nāma.
8. Kulikāmatatattva-nirṇaya.
9. Śrī Sampuṭatilaka nāma Yoginītantrarājasya tīkā Smṛti-sandarśanāloka.
10. Śrī Ānandapuṣpamālā.
11. Śrī Tattvāmṛtopadeśa.
12. Mahāmāya Sādhana.
13. Śrī Sarvabuddhasamayoga nāma Tantrapāñjikā.
14. Śrī Sarvabuddhasamayoga-Dākinījāla-samvratāntrārtha-tīkā.
15. Sarvabuddhasamayoga-gaṇavidhi.
16. Vajrasattvopāyikā.
17. Śrī Sarvabuddhasamayoga-Dākinījāla-samvratāntrarāja nāma maṇḍalopāyikā.
18. Jñānasiddhi nāma Sādhanopāyikā.<sup>3</sup>
19. Sahajasiddhi.
20. Tattvāṣṭakadrṣṭi.

<sup>1</sup> For his time and other details see Supra, § 4, p. li.

<sup>2</sup> Loc. cit., app., p. 14.

<sup>3</sup> In the course of publication in the *Gaekwad's Oriental Series*.

21. Ratnacakrābhīṣekopadeśa.
22. Ārya Mañjuśrī nāmasaṅgitivṛtti.
23. Kurukullā Sādhanam.

He is styled as Mahācārya, Odiyānasiddhi, Ācārya, Avadhūta, etc., and is definitely mentioned as the king of Uddiyāna or Odiyāna.

### 13. *Kalyānagarbha* (No. 242).

His name is not mentioned in Tangyur, but in the *Sādhanamālā* he stands as the author of a Sādhana of Heruka of the two-armed single variety. He calls himself as "one who is afraid of being too elaborate." Nothing tangible is however known about this author.

### 14. *Karuṇā* (Nos. 187, 303).

*cir.* 753 A.D.

This author, who is also known as Karuṇācala, seems to be an author of considerable parts, but none of his works is preserved in translation in Tibetan Tangyur. Here Karuṇā stands as the author of two Sādhanas, one of Kurukullā and the other of Mahākāla. He was a follower of the *Hevajratantra* and he twice called Lilaśani or Lilavajra as his preceptor, who, as has already been pointed out, flourished about A.D. 741. If Karuṇā, his disciple, is taken to be twelve years his junior then his time will fall somewhere near 753 A.D.

### 15. *Kokadatta* (No. 218).

In the Tibetan Tangyur he stands as the author of the following works<sup>1</sup> :—

1. Śukla Vajravārāhī Sādhana.
2. Śrī Vajrayoginī manasāgopyā-homavidhi.
3. Śrī Vajrayoginyabhipretahomavidhi.
4. Vajravārāhīprajñālokakṛtyāstotra.

---

<sup>1</sup> Loc. cit., app., p. 23.

He is styled as Ācārya or Mahācārya and was also known as Koṅkanapāda.

In the *Sādhanamālā* he stands as the author of one single Sādhana which is devoted to the worship of Vajravārāhī who is designated as Prajñāloka. It is rather an elaborate Sādhana where instructions are given for reciting Mantras while sitting on a corpse. The Mantra of Prajñāloka according to him is so powerful that the ‘careless repetition of the same only two lakh times enabled him to compose the Sādhana even though he never made any efforts to learn the Śāstras.’<sup>1</sup> This Sādhana is included in the MS. B which shows that the author cannot be later than 1100 A.D.<sup>2</sup>

### 16. *Kṛṣṇapāda* (No. 181).

In Tangyur the following works are attributed to him<sup>3</sup>:

1. Vajragiti.
2. Gaṇacakravidhi.
3. Kṛṣṇayamāriśmahomavidhi.
4. Sarvabhūtabalividhi.
5. Hevajrasādhanatattvoddyotakara.
6. Ārya-Ḍākinīvajrapañjara nāma Mahātantrā-  
rāja-kalpamukhabandha.
7. Stūpavidhi.
8. Mṛtyuvidhi.
9. Guhyapativajrapāṇi-Sādhana.
10. Guhyapativajra-Sādhana.
11. Kṛṣṇayamāribuddhasādhana.
12. Dharmakāyadīpavidhi.

<sup>1</sup> Cf. p. 431—मयापि जडधिया ग्रामे अल्लनक्तेशेन विचिप्तचेतसा अस्य मनवस्य क्षुद्राद्य-  
जायेन इदं प्रज्ञासोकमाधरं कृतम्।

<sup>2</sup> If, however, this Koṅkana is identified with Kaṅkana of the school of Kambala who in collaboration with Padmavajra (in 693 A.D.) introduced the Hevajratantra, Kokadatta's time will fall somewhere in the beginning of the 8th century. Cordier, op. cit., p. 231.

<sup>3</sup> Loc. cit., app., p. 23.

In Tangyur a large number of Kṛṣṇas are mentioned, and it is very difficult to distinguish one from the other. The works above stated are definitely ascribed to Kṛṣṇapāda and not to Kṛṣṇa, Kāhnu, or Kṛṣṇavajra. This author is styled as Ācārya, Mahācārya, Mahāpaṇḍita and Yogi.

In the *Sādhanamālā* he stands as the author of a Sādhana of Kurukullā who is described as six-armed and decked in ornaments of snakes. The author in the colophon further gives the information that the Sādhana has been taken from the *Māyājāla Tantra* which extends to sixteen thousand granthas. The Sādhana also gives some directions for the extraction of snake-poison.

### 17. Śrī Kṛṣṇarāja.

*cir.* 717 A.D.

Kṛṣṇarāja is mentioned in S. 161 and is there stated as having introduced the goddess Vajrasarasvatī in the *Kṛṣṇayamāri Tantra*. It is very difficult to say which Kṛṣṇa among the many mentioned in the Tangyur really composed this work and what other works are ascribed to him. But he seems to be different from the Kṛṣṇa who composed the Kurukullā Sādhana because the latter appears to be only an humble follower of the *Kṛṣṇayamāri Tantra*. The *Kṛṣṇayamāritantra* was introduced according to Tārānāth by Lalitavajra who was a contemporary of Padmavajra (693 A.D.). Kṛṣṇācārya (717 A.D.) who also introduced the *Sampuṭatilaka Tantra* might have introduced the worship of Vajrasarasvatī, and we are tempted to take this Kṛṣṇarāja as identical with Kṛṣṇācārya.<sup>1</sup>

---

<sup>1</sup> See Supra § 4 p. liii.

18. *Kukkuripāda* (No. 240).

cir. 693 A.D.

In Tangyur he is also known as Ācāryya, Kukurāja or Kukkurarāja and a larger number of works are attributed to him. The following works are said to have been composed by him.<sup>1</sup>

1. Śrī Vajrasattva-guhyārtha-dharavyūha.
2. Śrī Vajraheruka-guhyārthadharavyūha.
3. Śrī Padmanartteśvara-guhyārthadharavyūha.
4. Śrī Vajraratnaprabha-guhyārthadharavyūha.
5. Śrī Sughoṭalalita-guhyārthadharavyūha.
6. Sarvamaṇḍalānusāreṇa pañcavidhi.
7. Śrī Sarvabuddha-samayoga-maṇḍalavidhi.
8. Mahāmāyātantrānusāriṇī Herukasādhanopāyikā.
9. Vajrasattvasādhana.
10. Mohataruṇa-Kalpa.
11. Mahāmāyā sādhana maṇḍala vidhi.
12. Śrī Mahāmāyā maṇḍala deva stotra.
13. Śrī Mahāmāyātattvasukhabhāvanānusāri Yogabhāvanopadeśa.
14. Sravaparicchedana.

In the *Sādhanamālā*, he stands as the author of the Mahāmāyāsādhana where Mahāmāyā represents Heruka in the embrace of Buddhadākini as four-armed and four-faced and surrounded by four Yognīs. In this Sādhana the word Heruka is analysed, dissected and each particle thereof explained. It contains also one song in Vernacular which is very probably Bengali. Some of his songs are also recorded in the *Baudha Gān O Dohā*.

According to Tārānath he introduced the Mahāmāyātantra and was a contemporary of Kambalapāda, Padmavajra and Lalitavajra. We have already shown

---

<sup>1</sup> Loc. cit., app. 18ff.

that Padmavajra flourished in *cir.* A.D. 693 and therefore the time of Kukkuri also should be placed somewhere near.

19. *Kula [datta]* (No. 154).

*cir.* A.D. 1100.

He is the son of Saṅghadatta and in the Tangyur, where he is styled as Ācārya and Mahāpāṇḍita, only one work entitled *Kriyāsamgraha* is ascribed to him.<sup>1</sup>

In the *Sādhanamālā* he also calls himself as the son of Saṅghadatta, and stands as the author of a Sādhana devoted to the worship of Prajñāpārāmitā—a deification of the Prajñāpārāmitā literature. As this Sādhana is found in the MS. B which bears a date corresponding to A.D. 1165 his time cannot be later than A.D. 1100.

20. *Kumārākaragupta* (No. 293).

His name is not mentioned in the Tangyur, but he stands in the *Sādhanamālā* as the author of a particularly interesting Sādhana in verse devoted to the worship of Ucchuṣma Jambhala, a fierce form of the Buddhist God of Wealth, Jambhala. This Sādhana also describes the Mantra of the god in three stanzas. The author calls himself as a Pāṇḍita and Sthavira, but nothing else unfortunately is known about him.

21. *Kumudākaramati* (No. 1).

In the Tangyur<sup>2</sup> he is styled as Mahāpāṇḍita and is credited with only one Sādhana namely the one which heads the list in the *Sādhanamālā*. The Sādhana composed by Kumudākaramati is a pretty long one and is taken from the *Trisamayarājatantra*. It serves more or less as an introduction to the whole book because of its treating many preliminary and elementary subjects including descriptions of a number of Mudrās and their

<sup>1</sup> Cordier : op. cit. p. 265.

<sup>2</sup> *Ibid.* p. 371.

Mantras. From an obscure reference on p. 13<sup>1</sup> it appears very probable that Trisamayarāja was only another name of Amoghasiddhi one of the five Dhyāni Buddhas. This same Sādhāna holds out some hope to the beginners where the author confidently declares that in accordance with the intensity of concentration, some amount of psychic culture is bound to follow.<sup>2</sup>

22. *Lalitagupta* (No. 128).

*cir. A.D. 1050.*

He calls himself a direct disciple of Advayavajra and in the Tangyur<sup>3</sup> he is credited with only one work, the same in fact, which appears in the *Sādhanamālā*.

This Sādhana is devoted to a peculiar form of Eka-jāṭā with two arms carrying the rosary in the right and the blue lotus in the left. The goddess is an emanation of the Dhyāni Buddha Akṣobhya and naturally presents a very fierce appearance. This Sādhana is found only in the MS. B which bears a date corresponding to A.D. 1165, and, therefore, the time of Lalitagupta should not be taken as later than A.D. 1100. But it will be more reasonable to place him approximately in A.D. 1050 as Advayavajra belonged to *circa* A.D. 978–1030.<sup>4</sup>

23. *Mangalasena* (No. 273).

Though the name of this author cannot be traced in the Tangyur catalogue, he stands in the *Sādhanamālā* as an author of a Sādhana of Kṛṣṇayamāri. He has employed a variety of metres in the composition of the Sādhana which is almost wholly written in verse except for the Mantras. In this Sādhana Yamāri is associated closely with Mañjuśrī to whom a panegyric is addressed.

<sup>1</sup> p. 13 अमोघसिद्धिशाय चिसमयराजः निर्विघ्नसिद्धिश ।

<sup>2</sup> See p. 13.

<sup>3</sup> Cordier, op. cit., p. 122.

<sup>4</sup> Supra, p. xci.

It also contains another *Stotra* for the five Dhyāni Buddhas. Nothing else is known about him or his time.

#### 24. *Manoratha Rakṣita* (No. 164).

This name is not mentioned in the Tibetan Tangyur, but he stands as an author of a Sādhana of Vajrasarasvatī written wholly in verse. The author seems to be a follower of the Avalokiteśvara cult, and did not belong to the higher strata of Vajrayāna, as we understand from his advocacy of Brahmacarya “celibacy” and discouragement of drinking habits. He shows himself a firm believer in the efficacy of the Mantra as is evident from the line :—

विश्वविस्मापने शक्तिरस्मादखोपचायते ।

#### 25. *Mañjughoṣa*.

His name is mentioned in S. 28 and the way in which the reference is given clearly shows that Mañjughoṣa represented the author's Guru and not the god Mañjuśrī. In the Tibetan Tangyur we find an author of the same name to whom the undernoted works are ascribed<sup>1</sup> :—

1. Samādhibhāṣāṭikā.
2. Āryāparimitāyurjñāna sādhana.

He is styled as Upādhyāya, and Paṇḍita and is described as an Indian. This author should be distinguished from the author Mañjughoṣakīrti who wrote a work on Grammar.<sup>2</sup> Our Mañjughoṣa, however, is the Guru of Prajñāpālita who composed a Sādhana of Hālā-hala Lokeśvara.

#### 26. *Muktaka* (Nos. 45, 56, 172).

*cir. 1100 A.D.*

His other name appears to be Padmākara as can be understood by a reference to the Sādhana No. 56.

<sup>1</sup> *Loc. cit.*, app. p. 64.

<sup>2</sup> Cordier op. cit., p. 20.

Muktaka is not mentioned in the Tibetan Tangyur but to Padmākara the following original works and translations are attributed<sup>1</sup> :—

1. Āryanilāmbaradhara Vajrapāṇi Sādhānopāyi-kā Tīkā.
2. Guhyapatrikā.
3. Vajravidarāṇi nāma dhāraṇi vyākhyāna Vajrā-loka nāma.
4. Alimanmatha Sādhana.
- T 5. Hevajratantradvikalapaṭīkā.
- T 6. Tattvapradīpa nāma Vajrapāṇi sarvasādhana niṣpannālaṅkārā.
- T 7. Sugatapañcatriṁśat stotra nāma ratnamālā.

He is styled as Ācārya, Mahācārya, Mahopādhyāya, Paṇḍita and Upādhyāya. His Sādhanās in the *Sādhānamālā* are to be found in the MS. B and, therefore, the time of Muktaka cannot be later than A.D. 1100.

Out of the three Sādhanas included in the present work, one is for Sthiracakra, the second is for Arapacana and the third for Tārodbhava Kurukullā.

### 27. *Nāgārjuna*, (Nos. 96, 127).

*cir.* 645 A.D.

Though the *Sādhānamālā* only records two Sādhanas of Nāgārjuna he must be regarded as a prolific writer of Sādhanas and other Tāntric works, and the Tibetan Tangyur records a large number of works composed by him. A list of his works is given below<sup>2</sup> :—

1. Mantralaṅkārasādhana.
2. Kakṣapuṭa.
3. Piṇḍikṛtasādhana.
4. Śrī Guhyasamājamaṇḍalavidhi.
5. Sekacaturaprakaraṇa.

<sup>1</sup> *Loc. cit.*, app. p. 32. T represents works translated by the author.

<sup>2</sup> See *loc. cit.* app. p. 49.

6. Bodhicittavivaraṇa.
7. Pañcakrama.
8. Āryanilāmbaradhara Vajrapāṇisarva maṇḍala niśpannavidhi.
9. Svabhāvasiddhyupadeśa.
10. Vajrayānasthūlāpatti.
11. Prajñāpāramitāhṛdaya sādhana.
12. Āryanilāmbaradhara-Vajrapāṇikalpa nāma dhāraṇī tīkā.
13. Lokēvara sādhana.
14. Nilāmbaropasiddhi.
15. Vajrapāṇimaṇḍalavidhi.
16. Hayagrīvasādhana.
17. Dharmadhātu Stotra.
18. Nirupamastava.
19. Lokatīta stava.
20. Cittavajra Stava.
21. Paramārtha Stava.
22. Kālatraya Stotra.
23. Sattvārādhana stava.
24. Prajñāpāramitā stotra.
25. Acintyastava.
26. Stutyatītastava.
27. Niruttarastava
28. Ārya-Mañjuśrī-Bhaṭṭāraka-paramārtha-stuti.
29. Ārya-Mañjuśrībhaṭṭāraka karuṇā Stotra.
30. Aṣṭamahāsthānā-caitya-stotra.
31. Dvādaśakāranyāyastotra.
32. Vandānāstotra.
33. Narakoddhāra.
34. Samādhibhāṣātīkā.
35. Mahakāruṇika Ārya-tārā sādhana sāmānyābhisamaya.
36. Saprajña-Śrī-Mahākāla-sādhana.
37. Śrī-Mahākālasya stotra aṣṭamantra.
38. Śrī Mahākalasya stotra-padāṣṭaka.

39. Bodhicitta-Vivaraṇa.
40. Āryasahasrabhujāvalokiteśvara sādhana.
41. Ārya Lokeśvara ṣaḍakṣara sādhana.
42. Saptāṅga sādhana.
43. Ārya Pratisarā Mahāvidyā-cakranibandhana.
44. Vajramahākālāṣṭaka stotra.
45. Śrī Guhyasamāja tantrasya Tantraṭīka.
46. Śrī Guhyasamājamahāyogatantrapatti-Krama-sādhana-sūtra-melāpaka.
47. Kalyāṇa-Kāmadhenu.
48. Tārāsādhana.
49. Tārāsādhana-saṅkṣepa.
50. Śrī Mahākāla-sādhana.
51. Krodhavajra Caṇḍadeva-pañca nāma maṇḍala-vidhi.
52. Vajrapāṇi mārgāṣṭaka.
53. Tattvapradipa nāma vajrapāṇi sarva-sādhāna-niṣpannālaṅkāra.
54. Pratiṣṭhāpanālaṅkāra.
55. Prāyaścittāmrta.
56. Śrī Mahākālasya stotra Bhāvasañcara.
57. Vajrapavitra-Karmasambhāra.
58. Aṣṭādaśa-paṭala-vistara-vyākhyā.
59. Mañjuśrī-prajñā-vardhana.

He is styled as Ācārya, Mahācārya, Ārya, Bhikṣu, and Bhaṭṭāraka.

Out of the two Sādhanas composed by him one is devoted to the worship of Vajratārā who exhibits the Varada Mudrā in the right hand and the Utpala in the left, and sits in the Vajraparyāṅka attitude. The second is devoted to Ekajaṭā and according to a statement in the colophon the Sādhana was restored from Bhoṭa country by Nāgārjuna.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> आचार्यनामार्जुनपद्मेभोटेपु उच्चतम् । For other details see Supra, p. xlvi.

28. *Padmavardhana*, (No. 155.)

This author is not mentioned in the Tibetan Tangyur but his name stands in the *Sādhanamālā* as an author of a sādhana of Prajñāpāramitā, who ‘when manifested makes the lotus face of the disputant (in discussion) sleep in peace.’<sup>1</sup> Nothing else is known of this author.

29. *Padmākaramati*, (No. 14).

The name of Prajñākaramati appears in the Tibetan Tangyur where only one sādhana is attributed to him.<sup>2</sup> In the *Sādhanamālā* he stands as the author of one sādhana only, and the Tangyur sādhana is very probably the translation of the same thing.

The sādhana refers to the worship of Khasarpaṇa, a form of Lokeśvara who is accompanied by four deities: Sudhanakumāra, Hayagrīva, Tārā and Bhṛkuṭī.

30. *Prabhākarakīrti*, (No. 85).

A.D. 1100.

Prabhākarakīrti’s name is mentioned in the Tibetan Tangyur and only one sādhana is attributed to him.<sup>3</sup> In the *Sādhanamālā* also one sādhana is attributed to him. The latter seems to be the Sanskrit original and the former represents its Tibetan translation.

This sādhana refers to the ritual of Caṇḍamahāroṣaṇa, and gives directions for the application of the mantra in different functions. The sādhana appears in MS. B and therefore, the time of Prabhākarakīrti cannot be later than A.D. 1100.

<sup>1</sup> यस्योदयेन निद्राति वादिनों सुखपङ्कजम् ।

Cordier : op. cit. p. 373.

<sup>3</sup> *Ibid* p. 357.

31. *Prajñāpālita.* (No. 28.)

This author wrote a large number of sādhanas and the following among others are preserved in translations in the Tibetan Tangyur<sup>1</sup> :—

1. Raktayamāri karmāvali sādhana cintāmaṇi.
2. Ratipriyā sādhana.
3. Yakṣa naṭanaṭī sādhana.
4. Yakṣinī pārthivī lakṣmī sādhana.
5. Yakṣa Nandikara sādhana.
6. Yaksarāja Kilikila sādhana.
7. Piḍana mahāyakṣasenāpati sādhana.
8. Śrī Candradevi nāma sādhana.
9. Kunḍaladhāriṇī Hārītī sādhana.
10. Ratnamālā.
11. Nāgī sādhana.
12. Nāgī Vasupālamukhi sādhana.
13. Nagyāphunāmopāya.
14. Manohāri sādhana.
15. Subhagā sādhana.
16. Viśālanetrī sādhana.
17. Ratirāga sādhana.
18. Aparājita nāma sādhana.
19. Adhijayājitā sādhana.
20. Purnabhadrā sādhana.
21. Bhūtisundarī sādhana.
22. Śrī Jayasundarī sādhana.
23. Vimalasundarī sādhana.
24. Piśāca Pilupāla sādhana.
25. Piśāca Munidhara sādhana.
26. Kṛṣṇa piśāca sādhana.
27. Piśāca Kṛṣṇasāra sādhana.
28. Piśācihanā sādhana.
29. Ālukā nāma sādhana.
30. Alaguptā nāma sādhana.

---

<sup>1</sup> loc. cit. app. p. 55.

31. Kharamukhī sādhana.
32. Ālumbini písācī sādhana.
33. Uechuṣmā nāma sādhana.
34. Kṣukṣuśrī kuṇḍali sādhana.
35. Piśācī Karṇagṛhyā sādhana.
36. Piśācī Kṛṣṇamukhī sādhana.
37. Yamāricintāmaṇi-mālā nāma sādhana.
38. Pratiṣṭhā-vidhi.

He is sometimes styled as Ācārya in the Tibetan Tangyur. Prajñāpālita appears in the *Sādhanamālā* as the composer of a solitary sādhana of Halāhala which is found only in MS. Ab. From the concluding verse it may be surmised that he accepted one Mañjughoṣa as his *guru*. In the sādhana a long Dhārāṇī of Hālāhala is a distinguishing feature.

### 32. Ratnākara Śānti. (No. 110.)

*cir.* 978–1030.

He should be distinguished from Ratnākara the author of the sādhana No. 73, as there are no grounds to suppose that they were one and the same person. The following works are attributed to Ratnākara Śānti in the Tibetan Tangyur<sup>1</sup> :—

1. Khasamā nāma ṭikā.
2. Hevajra-pañjikā (Muktikavalī nāma).
3. Sukha-duḥkhadvaya-parityāgadrṣṭi.
4. Bhrama hara nāmā sādhana.
5. Sahaja rati samyoga.
6. Sahaja yoga krama.
7. Piṇḍikṛta sādhanopāyikā vṛtti Ratnāvalī nāmā.
8. Kṛṣṇayamāri sādhana Protfulla-kumuda nāma.
9. Vajrabhairava gaṇacakra.
10. Śrī sarva rahasya nibandha pradipa.
11. Pratisarā-rakṣācakra-lekhopāya.
12. Pañcarakṣā-vidhi.

<sup>1</sup> loc. cit. app. p. 72.

13. Vajratārā sādhana.
14. Guṇavatī śrī Mahāmāyā ṭikā.
15. Mahāmāyā sādhana.
16. Śrī Kṛṣṇayamāri mahātantrarāja-pañjikā-ratnapradipa.
17. Abhiṣeka-nirukti.
18. Kusumāñjali nāma Guhyasamāja-nibandha.

He is styled as Ācāryya and Mahāpanḍita. He is also known by the name of Śānti only. In the *Sādhanamālā* his name appears as the author of a sādhana devoted to the worship of Vajratārā and containing a large number of applications of the mantra of Vajratārā : *Om Tāre tuttāre ture svāhā*. All these applications refer mostly to the enchantment of women and similar other purposes. In another sādhana of an anonymous author, probably composed by one of his disciples, his name is mentioned in connection with the diffusion of the worship of Trailokyākṣepa, a form of Heruka (page 474).

Ratnākara Śānti was a fairly well-known scholar and he is said to have been in charge of the Eastern gate of the Vikramaśila monastery. King Mahipālā I (A.D. 978–1030) Dīpaṅkarā Śrijñāna, Avadhūtipā or Advayavajra, Prajñākaramati, and Nāropa were all his contemporaries.<sup>1</sup>

33. *Ratnākara*, (No. 73.)  
cir. 1100 A.D.

He should be distinguished from both Ratnākara-śānti and Ratnākaragupta whose names are separately mentioned in the Tangyur where separate sets of books are ascribed to their authorship. In the Tibetan Tangyur the undernoted works are attributed to him.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> See Supra § 4, p. xci. Also P. N. Bose, *Indian Teachers*, p. 55.

<sup>2</sup> loc. cit. app. p. 72. T indicates translations.

1. Nairātmā sādhana pauṣṭika nirdeśa.
- T 2. Siṁhanāda-sādhana.
- T 3. Trailokyavaśāṅkara Lokésvara-sādhana.
- T 4. Padmanarttésvara-sādhana.

He is styled as Ācāryya, Pañdita and Mahāpañdita. He appears in the *Sādhanamālā* as the author of a sādhana of Alimanmatha also known as Bhṛīgānaṅga who is regarded as a form of Mañjuśrī as well as Heruka. At the end of the sādhana a couplet in vernacular appears and from *Rayanāmkaṇeṇa raiam* we understand that he was its author.

The sādhana is found in MS. B and therefore the author cannot be later than 1100 A.D.

### 34. *Ratnākaragupta*, (Nos. 2 and 255).

*cir.* 1100 A.D.

He should be distinguished from Ratnākara and Ratnākara Śānti as they seem to be different persons. In Tangyur the following works are attributed to Ratnākaragupta<sup>1</sup> :—

1. Ārya Mañjuśrī Nāmasaṅgiti-pañjikā saṅgraha.
2. Trisamayasādhana.
- T 3. Khasarpana sādhana.

He is styled as Mahāpañdita. His name appears in the *Sādhanamālā* twice as an author of the Trisamayarāja sādhana as also for the sādhana of Sambara. In the first he gives elaborate directions and rules of discipline to be observed by all followers of the Trisamayarājatantra, though in the second the author talks of things which pertain to the highest class of Yogatantra which cannot be practised without the assistance of Śaktis.

<sup>1</sup> *Ibid.* p. 72.

The sādhana of Sambara is found in MS. B and therefore the author cannot be later than A.D. 1100.

35. *Ravigupta* (No. 79).

The name of the author is not mentioned in the Tibetan Tangyur, but he appears in the *Sādhanamālā* as the author of a short sādhana where directions are given for miraculously increasing knowledge by muttering continuously the Bijamantra of Mañjūsrī which is *Ham*. Nothing tangible, however, is known about him.

36. *Sabara* (Nos. 185, 235).

*cir.* A.D. 657.

Śabarapāda who is styled in the *Sādhanamālā* as a Siddha (one who has attained perfection) is represented in the present work as the author of S. 185, and he seems to have been the originator of the Vajrayoginī cult where this particular deity with red colour is worshipped as we understand from the colophon of the sadhana No. 235. In the Tibetan Tangyur he has several names such as Śabari, Śabariśvara or Śabareśvara. He is one of the eighty-four Siddhas famous in Buddhist Tāntrism, and the authorship of the following works is attributed to him in the Tibetan Tangyur<sup>1</sup> :—

1. Vajrayoginī sādhana.
2. Kūrmapādasiddhi sādhana.
3. Āryanilāmbaradhara Vajrapāṇirudra-trivinitā nāma tantravṛtti.
4. Śisyānugrahavidhi.
5. Vajrayoginyabhiṣeka saṃkṣepa.
6. Vajrayoginī gaṇacakra vidhi.
7. Śunyatā dṛṣti.
8. Adhiṣṭhāna Mahākāla sādhana.

---

<sup>1</sup> loc. cit. app. p. 86.

9. Vajravidāraṇī nāma dhāraṇī vṛtti Ratnamālā nāma.
10. Vajravidāraṇī nāma dhāraṇī maṇḍalavidhi Ratnadyuti nāma.
11. Krodhvajramāranakrama sādhana.
12. Vajravidāraṇī nāma dhāraṇī Caṇḍamahāroṣaṇa sādhana.
13. Śaḍaṅgayoga.
14. Citta guhya gambhirārtha gīti.
15. Mahāmudrā vajra gīti.
16. Raktavajrayoginī sādhana.

He is styled as Ācāryya, Mahācāryya, and Siddha.<sup>1</sup>

### 37. *Sahajavilāsa* (Nos. 183, 231).

Only three works are attributed to this author in the Tibetan Tangyur<sup>2</sup> :—

1. Samasta mukha praveśa raśmī vimaloṣṇiśa-prabhāsa sarvatathāgata hrdaya samaya vilokinī nāma dhāraṇī-vivṛti.
2. Śrī Heruka sādhana.
3. Hevajrodbhava Kurukullā sādhana.

He is sometimes styled as Mahācāryya. Sahajavilāsa appears in the *Sādhanamālā* as the author of two sādhanas, one for the worship of Kurukullā and the other for that of Nairātmā. In the first sādhana he gives two ślokas in vernacular describing Mahāsukha. It appears probable that he followed the *Hevajra Tantra*.

### 38. *Saṅghadatta*.

*cir.* 1075 A.D.

Saṅghadatta's name is mentioned in the sādhana No. 154 composed by his son Kula or Kuladatta in the praise of Prajñāpāramitā. He was very probably an

<sup>1</sup> See Supra § 4. p. xlvi.

<sup>2</sup> loc. cit. app. p. 96.

author of no consequence as his name is not to be found in the Tibetan Tangyur. His son Kuladatta however outshone his father by composing a fairly large number of important books.

Kuladatta's sādhana is to be found in the MS B. and therefore he cannot be later than A.D. 1100. Saṅghadatta's time, therefore, can be placed in *cir.* 1075 A.D.

39. *Saraha.*

*cir.* A.D. 633.

The name of this author appears in the two Sādhanas for Rakta Lokeśvara. These Sādhanas were very probably written by one who followed Saraha's teachings or belonged to his school.

In the Tibetan Tangyur the undermentioned works are attributed to Saraha<sup>1</sup> :—

1. Śrī Vajrayoginī sādhana.
2. Kāyakoṣa-amṛtavajraṭīkā.
3. Vākkośarucirasvaravajragītā.
4. Trailokyavaśāñkaralokeśvara sādhana.
5. Cittakoṣa Ajavajragītā.
6. Sarvabhūtabalividhi.
7. Śrī Buddhakapāla nāma maṇḍalavidhi krama-pradyotana.
8. Śrī Buddhakapāla sādhana.
9. Śrī Buddhakapālasya pañjikā Jñānavatī nāma.
10. Dohākoṣagītī.
11. Tattvopadeśa-śikharadohāgīti.
12. Dohākoṣa nāma caryāgīti.
13. Dohākoṣa upadeśa gīti.
14. Kakhasya Dohā.
15. Svādhishṭhāna-krama.

---

<sup>1</sup> loc. cit. app. p. 94.

16. Kakhasya Dohātippaṇa.
17. Mahāmudropadeśavajraguhya-gītī.
18. Dvādaśopadeśa gāthā.
19. Dohākoṣa nāma Mahāmudropadeśa.
20. Bhāvanādṛṣṭicaryāphala dohākoṣa-gītikā.
21. Kāya-vāk-citta manasikāra.

He is styled as Ācāryya, Mahācāryya, Siddha, Yogi, Mahāyogī, Yogiśvara, Mahābrāhmaṇa, Mahāśavara, etc.<sup>1</sup>

40. Śāśvatavajra (No. 101).

*cir.* A.D. 1100.

Śāśvatavajra is well-known as a great author and the following works are attributed to him in the Tibetan Tangyur.<sup>2</sup>

1. Śrī Samvara-vṛtti tattvaviśāradā.
2. Samvara Luhipādābhisaṁaya vṛtti.
3. Tārāsādhana.
4. Cakrasamvarasekakriyā.
5. Āryogratārā sādhana.
6. Ekajaṭāsādhana.
7. Krodha-tārābalyupahāra.
8. Ekajaṭā-tārāmativardhana.
9. Tārādevī pañca sādhana.
10. Karuṇatārā sādhana.
11. Pr̥ṣṭhacakra.
12. Tārāguhya sādhana.
13. Karuṇa-tārā viśva-karmā sādhana.
14. Kākāsyatulākoṭī kāli.
15. Ādarśaprasāda nāma Tārābhāttārikopadeśa.

He is styled as Ācāryya, and Mahāpaṇḍita. He is mentioned in the *Sādhanamālā* as the author of three Sādhanas: one refers to the worship of Mahācīnatārā while the two others refer to the worship of Cakrasamvara, the hero of the famous *Cakrasamvara Tantra*.

<sup>1</sup> For further details, see supra § 4. pp. xlivff.

<sup>2</sup> loc. cit. app. p. 98.

The first Sādhana which is in verse appears in the MS. B and therefore, the time of Śāśvatavajra cannot be later than *cir.* A.D. 1100.

#### 41. *Sarvajñamitra.*

*cir.* 1050 A.D.

In the Tibetan Tangyur there is none who is styled as Sarvajñamitra but there is one with a similar name, Sarvajña-śri-mitra. In the *Sādhanamālā* Sarvajñamitra is associated with a Sādhana (S. 109) of rather a peculiar deity by name Sragdharā, and in the Tangyur Sarvajñaśrimitra stands as an author of certain *stotras* in the praise of the same deity Sragdharā. It is therefore, highly probable, if not certain that the two names represent one and the same person. In the Tangyur he is credited with the following works.<sup>1</sup>

1. Sragdhārastotra.
2. Āryatārā Sragdharā-stotra.
3. Devitārā kuvākyādhyeṣaṇa nāma stotra.
4. Āryatārā sādhana.

He is styled as Ācāryya, Mahācāryya, and Mahāpanḍita and it is definitely stated both in the *Sādhanamālā* and in the Tangyur that he hailed from Kasimir. It is stated in the *Sādhanamālā* that Sarvajñamitra when once in great difficulty wanted death to overtake him and addressed his last prayer to his favourite goddess Tārā with his face upwards and a garland in his hands, Sragdharā miraculously appeared before him.

#### 42. *Śrīdhara* (No. 161).

*cir.* A.D. 1100.

In the Tibetan Tangyur he is credited with the undermentioned works<sup>2</sup> :—

<sup>1</sup> loc. cit. p. 95.

<sup>2</sup> loc. cit. p. 92.

1. Krodhvārāhī Vajrayoginī sādhana.
2. Śrī Yamāritantra-pañjikā Sahajāloka.
3. Kṛṣṇayamāri sādhana.
4. Kṛṣṇayamārimaṇḍalopāyikā.
5. Vajrasarasvatīstotra.
6. Mahiṣānanasya sādhana.
7. Raktāricatuhśaktipr̥thak sādhana.
8. Raktayamāri samādhividhi.
9. Raktayamāri balividhi.
10. Svacittodhva-samkrāmaṇopadeśa.
11. Devīprabhādharādhiṣṭhāna.
12. Raktayamāri maṇḍalopāyikā.
13. Raktayamāryadhiṣṭhāna kramopadeśanā.
14. Caturyogatattva nāma Svādhīṣṭhānopadeśa.
15. Raktayamāri sādhana.
16. Āloka-caturaṭikā.
17. Raktayamāri mantra saṅgraha.

He is styled as Ācārya, Mahāpaṇḍita, Mahāyogī, Brāhmaṇa, Mahācārya, Siddhācārya, Mahopādhyāya, etc.

In the *Sādhanamālā* he is mentioned as the author of a Sādhana written wholly in verse for the worship of Vajrasarasvatī. The whole Sādhana shows the author's mastery over the language and brings forcibly to the mind of the reader that he was a great adept in the art of versification. This Sādhana appears in the MS B and therefore, the author cannot be later than *cir.* 1100 A.D.

#### 43. *Sujanabhadra* (Nos. 66, 296).

*cir.* A.D. 1100.

Sujanabhadra's name appears in the Tangyur catalogue more or less as an insignificant author and only one Sādhana is attributed to his authorship.<sup>1</sup>

---

<sup>1</sup> Cordier P: op. cit.

In the *Sādhanamālā* he stands as an author of two Sādhanas, one for Vāk, a variety of Mañjuśrī, and the other for Jambhala. From the first it can be easily seen that he possessed rare powers of composition and of versification and his language is always sweet, melodious and forcible. The Vāksādhana appears in the MS B and therefore, he cannot be placed later than *cir.* 1100 A.D.

**44. Sumatibhadra (No. 306).**

In the *Sādhanamālā* only one Sādhana of four lines for the worship of Mahākāla is attributed to this author whose name is not expressly mentioned in the Tibetan Tangyur, unless however, he is identified with Sumati or Sumatikirti, but this identification is doubtful.

**45. Trailokyavajra (No. 266).**

*cir.* 1100 A.D.

This author is not mentioned in the Tibetan Tangyur but he stands in the *Sādhanamālā* as the author of a Sādhana which refers to the worship of Bhūtaḍāmara, a fierce deity of the Buddhist Pantheon, who is believed to confer great powers to his devotees. The Sādhana is found in the MS B and therefore, the time of the author cannot be later than *cir.* 1100 A.D.

**46. Vairocana Raksita (Nos. 264, 271).**

*cir.* A.D. 728–764.

Several Vairocanas figure prominently in the Tangyur list. The *Sādhanamālā*, for instance, mentions one as Vairocana and the other as Vairocana Rakṣita, and in the Tangyur there is a third Vairocana Vajra. It is, however, quite possible to identify the first two names because the works *Vajrabhairava mandalavidhi prakāśa* and *Dohākosa* are ascribed in one instance to Vairocana

and in another to Vairocana Rakṣita in the Tangyur catalogue itself.<sup>1</sup>

The following original works and translations are attributed to Vairocana<sup>2</sup> :—

- T 1. Śrīguhyasamājatantrarājaṭikā.
- T 2. Śukla Vajrayoginī sādhana.
- T 3. Śrivajrabhairava maṇḍalavidhi prakāśa.
- T 4. Bhagavad Hevajrasādhana tattva catura krama.
- 5. Kalpasaptaka vṛtti.
- T 6. Śrī Vajrabhairava sādhana vajraprakāśa nama.
- T 7. Dohākoṣa nāma Mahāmudropadeśa.
- T 8. Prajñāpāramitāhṛdayasādhana.
- 9. Raktayamāri sādhana.
- T 10. Mahisānanasya sādhana.

He is styled as Guru, Paṇḍita, Upādhyāya, Paṇḍita, Mahāpaṇḍita, and Mahācarya.

In the *Sādhanamālā* he appears as the author of two Sādhanas: one for Bhutadāmara and the other for Raktayamāri. Vairocana Rakṣita is said to have been a disciple of guru Padmasambhava who went to Tibet to reform the Buddhism of that country when king Khri Sron lde Btan was reigning in Tibet. This king is believed to have reigned between A.D. 728 to 764 and as Vairocana Rakṣita was his contemporary he must have flourished in the second and third quarters of the 8th century.<sup>3</sup>

#### 47. *Virūpakṣa* (No. 312).

This author's name does not appear in the Tangyur Catalogue unless of course he is identified with the

<sup>1</sup> See loc. cit. app. p. 85.

<sup>2</sup> Ibid, p. 85. T indicates works translated by him. \*

<sup>3</sup> P. N. Bose: *Indian Teachers in Indian Universities*, p. 42.

Siddhācāryya Virupākṣa nicknamed Virupā who stands as an author of the following works<sup>1</sup> :—

1. Cchinnamunḍā sādhana.
2. Uddiyāna śri yogiyoginī svayambhū sambhoga śmaśānakalpa.
3. Karmacandāli dohākoṣa gīti.
4. Raktagāmāri sādhana.
5. Balividhi.
6. Prabhāsodaya krama.
7. Sunisprapañca tattvopadeśa.
8. Yamāri yantrāvalī.
9. Amṛtādhiṣṭhāna.
10. Śri Virūpapāda caturaśiti.
11. Dohākoṣa.
12. Mārgaphalānvitāvavādaka.
13. Amṛtasiddhimūla.

He is styled as Mahācāryya, Yogiśvara, and Mahāyogī. In the *Sādhanamālā* he appears as the author of the last Sādhana which refers to the worship of a very furious form of Mahākāla with eight faces sixteen arms and four legs. In the Sādhana a whole Maṇḍala of Mahākāla with attendant deities is described in detail and numerous applications are mentioned of the mantra of Mahākāla for a variety of purposes beginning from relieving the pain of a woman in labour and ending in the scaring of animals. Virupākṣa was a native of Tripurā and wrote many songs in his vernacular some of which are published in the *Bauddha Gān O Dohā*.

### § 8. Vajrayāna Deities.

#### (i) Their significance.

The deities of the Vajrayānists are all manifestations of Śūnya.<sup>2</sup> Advayavajra says in a very characteris-

<sup>1</sup> loc. cit. p. 83.

<sup>2</sup> For a discussion see *Indian Buddhist Iconography*, p. 166.

tic stanza that the deities are nothing but manifestations of Śūnya and are by nature non-existent, and whenever there is manifestation it must be Śūnya in essence.<sup>1</sup> In the *Sādhanamālā* the process of evolution of deities from Śūnya is explained in another very interesting stanza which is also found in one of the works of Advayavajra. The process of evolution has four stages: the first is the right perception of the Śūnyatā or voidness, the second is its connection with the germ syllable, the third is the conception of an icon and the fourth is the external representation of the deity.<sup>2</sup> This statement which occurs both in the *Sādhanamālā* and in Advayavajra is a very strong argument against the theory that later Buddhism was nothing but gross idolatry. This shows on the other hand that their conception of godhead was philosophically most profound, a parallel to which is scarcely to be met with in any other Indian religion.

Occasionally the *Sādhanamālā* gives us information as to the residence of the Vajrayāna deities and as far as it can be gathered from some stray references we can definitely say that the abode of these gods was in the Akaniṣṭha heaven which is the topmost of the Rūpa heavens.<sup>3</sup>

As has been pointed out before, the deities of the Vajrayāna system represent the Śūnya and they are Śūnya in essence with the three elements Śūnya, Vijñāna and Mahāsukha. They are rather the voluntary mani-

<sup>1</sup> *Advayavajrasaṅgraha* (GOS), p. 51.—

स्फूर्तिं च देवताकारा निःस्वभावा स्वभावतः ।

यदा यदा भवेत् स्फूर्तिः सः तदा शून्यतादिका ॥

<sup>2</sup> op. cit. p. 50—

शून्यतादीधितो बौजं बौजाद्विमं प्रजायते ।

विम्बे च न्यासविन्यासी etc. ॥

<sup>3</sup> pp. 47, 64.

festations of the Śūnya in accordance with the Bijamantras uttered by the worshippers, with an appearance suitable for the function he has to discharge. In the *Sādhanamālā* in one instance while characterising Mañjuśrī it gives us a piece of very important information and calls him as equal to all Tathāgatas who are none but the five Dhyāni Buddhas.<sup>1</sup> This implies that the deity is an embodiment of the five Skandhas over each of which one Dhyāni Buddha presides,<sup>2</sup> such as Akṣobhya for Vijñāna, Vairocana for Rūpa, Ratnasambhava for Vedanā, Amitābha for Samjñā and Amoghasiddhi for Saṃskāra. When one element among the five predominates the deity is considered to be the emanation of that Dhyāni Buddha who presides over the element in question. When such deity is represented in art he bears on his head the same Dhyāni Buddha and is considered as his offspring and as belonging to his family. The five Dhyāni Buddhas are generally represented on the aureole over the head of the principal deity.

#### (ii) *Their appearance.*

It may be noticed that the *Sādhanamālā* is very particular in having a colour applied to all the deities. This colour has a deep significance and is a thing which should not be passed over unnoticed. The Dhyāni Buddhas, it may be remembered, have each a different colour and they preside over one or the other of the Skandhas, also five in number. The deities emanating from each of these five Dhyāni Buddhas constitute the family of each. Ordinarily the whole family of a parti-

<sup>1</sup> p. 117 मर्वतयागतस्त्रृपं मञ्जुश्रीरूपमाकानं etc.

<sup>2</sup> *Jñānasiddhi*, op. cit. p. 41—

पञ्चवृद्धभावलात् पञ्चस्त्रृपा जिनाः स्मृताः ।

धातयो स्त्रीचनादास्तु बुद्धकायस्तो मतः ॥

also *Sādhanamālā*, पञ्चस्त्रृपा पञ्चतयागतस्त्रृपा भावने ; p. 391 पञ्चमुद्राभरणपरिणामं पञ्चवृद्धमेष्ट ।

cular Dhyāni Buddha should have the same colour as that of their spiritual father. Thus the family of Akṣobhya, the embodiment of Vijnāna Skandha, should have the blue colour because it is the colour of the Dhyāni Buddha Akṣobhya. This is, of course, the general rule but numerous exceptions are also met with. Take, for instance, a deity, who is very popular and has the power to grant success in a variety of protective and destructive rites. The deity cannot have the same colour in all the rites because the difference in rite demands a difference in form and colour, posture, and so forth.<sup>1</sup> In the *Sādhanamālā*<sup>2</sup> it is said that the colour of the deities vary in accordance with the functions they have to discharge but we refrain from saying more on the point as details such as these should be learnt from the Gurus and the comprehensive Tantras because these are beyond the scope of the Sādhana.

It may be frequently seen from the text of the *Sādhanamālā* that the deities sometimes, present a very fierce appearance and are invoked in terrible rites such as for the destruction of men (Māraṇa) and their houses (Uccāṭana) and, so forth. This, perhaps, the authors of Sādhanas considered incompatible with the theory of compassion and a few indirect explanations to clear up the point are not wanting in the *Sādhanamālā*. Two characteristic passages are quoted below, one with reference to the fierce form of Yamāri and the other in respect of Ucchuṣma Jambhala :

1. Śrimantam antahkaruṇāmayam tanī  
Sattvārthahetor vahirugrarūpam

<sup>1</sup> See for instance the details prescribed for the different rites in which Yamāri is worshipped with different attributes, p. 533 ff.

<sup>2</sup> p. 556, कर्मानुरूपतो वर्णे भोक्त्रमस्यातिविस्तरात् ।

गुरुपदेशतस्तथा चिन्तय वाच्चिन्तमिदये ॥

also p. 395, कर्मानुरूपतः शक्तादिवण्युक्तां etc.

p. 532, रक्षकल्पापीतमितवर्णं कर्मानुरूपतो अथम् ।

Nātham Yamārim praṇipatya mūrdhnā  
Likhāmi tatsādhanam iṣṭahetoh.<sup>1</sup>

"After making my obeisance by my head to Lord Yamāri who is of dignified appearance, internally compassionate but externally terrific for the good of all beings, I write this procedure of worship for the benefit of all."

2. Dāridryaduhkhāhatamānasānām  
kā cittavṛttiḥ Sugatasya kṛtteḥ  
Atāśea kopād iva Jambhalo' sau.  
Ucchuṣmarūpam bhayadām cakāra.<sup>2</sup>

"People who are stricken down with the misery of poverty what desire can they have for the rites laid down by Sugata? It is for this reason it seems that Jambhala in his anger assumed the terrific form of Ucchuṣma."

Mahākāla is another very terrible deity with terrible appearance and is invoked to discharge terrible functions. Neither his appearance nor his functions are in keeping with the doctrine of Karuṇā or compassion. But a very excellent explanation to clear up the point has been offered by the author of the Sādhana. He says:

Acaryye yaḥ sadā dveśī kupito ratnatraye'pi yaḥ  
Anekasattvavidhvamīśī Mahākālena khādyate.<sup>3</sup>

"One who is persistently a hater of the preceptor and is adversely disposed towards the three Jewels (Buddha, Dharma and Saṅgha) and immolates many animals is eaten up raw by Mahākāla."

Now in a case like this we can easily understand that the conception of the fierce form of Mahākāla is quite in keeping with the doctrine of Compassion because such a man is incorrigible and he alone and un-

<sup>1</sup> p. 550.

<sup>2</sup> p. 570.

<sup>3</sup> p. 586.

accompanied does harm to many beings, and a mischievous man like him ought to be removed by a fierce deity like Mahākāla for the good of many. We do not see however the necessity of eating the poor offender raw unless of course it is assumed that his mental condition will change in the next birth by undergoing a transformation in the compassionate stomach of Mahākāla.

(iii) *Buddhist worship and idolatry.*

Idolatry means worship of idols. It has many drawbacks but it is very useful for society as a whole. The formless abstract and unseen power which we characterise as God is a thing very difficult to be conceived even by great ascetics, not to speak of the common people, who have no idea as to what attributes God actually represents. If, of course, as we generally do, through the medium of images, we can make the mass believe in the great unseen power and his unbounded compassion for suffering humanity and make them fear sin and love piety, then we must necessarily admit that idol worship is fraught with great utility and is of great social service. But that is no reason why we should call idol-worship scientific unless we can definitely prove the actual possession of the image by God when a few apparently meaningless Mantras are uttered for the alleged infusion of the image with life. This is indeed very difficult to believe in this scientific age, and it is one of the reasons why image worship has been characterised as grossly superstitious, and the image worshippers as idolators. Idol worship has its utilities in its own sphere and has in India been considered as a necessity from very ancient times. But on the ground of public utility as such it can have no scientific value because we have never authoritatively known that a deity ever actually entered into an image

prepared for the purpose. The Hindus worship idols in this way and believe that their Mantras can infuse the image with life and therefore they are for all intents and purposes idolators.

The Jains regard the images as remembrancers (*smārakas*). By seeing the images of the Tirthāṅkaras they call to mind their noble lives, good deeds, their lofty preachings and high ideals, and to their memory they offer various articles of worship, in token of reverence. Their idol worship is not exactly what is known as idolatry in so far as these Tirthāṅkaras are concerned, but the moment they leave this sphere and offer objects of worship to hypothetical beings such as the Yaksas and Yakṣinīs with four faces and eight arms and with strange vehicles, they are relegated to the sphere of idolatry, for here also we cannot prove that these strange creatures ever existed on the face of the Earth.

But the Buddhist mode of worship as can be seen from numerous Sādhanas in the present work is entirely different from that of the Hindus or of the Jains. To the Buddhist the external world has no existence, the body with the sense organs are unreal; the real noumenon is only Śūnya which together with Karuṇā, constitute the Bodhicitta. The Bodhi Mind then is also a reality; in fact it has the same reality as that of Śūnya, and beyond the mind there is nothing in the external world. The body as such being external does not exist and it has no reality. This is the conception about the mind and the external world in the Vajrayāna. To the followers of Vajrayāna, therefore, how can there be reality in an image, a grossly external object, to which worship may be offered. The Vajrayāna theory of godhead is so peculiar and had such successive stages of development traceable through Buddhist literature for several centuries that when-

ever similar conceptions or theories are met with in the literature of other sects we can easily put our finger on them and characterize them as borrowed from the Vajrayāna.

Bodhisattva after following the prescribed procedure according to the instructions of the Guru or according to the Sādhana should regard himself as nothing but as a chain of momentary consciousness full of compassion for suffering humanity, and invoke the aid of Śūnya the ultimate reality with the three elements, Śūnya, Vijñāna and Mahāsukha. This aid can only be invoked when the Bodhi Mind of the Bodhisattva is also identified with the Śūnya; and only when this is done, the Śūnya responds. In accordance with the Bijamantra or in accordance with the purpose for which the aid of the Śūnya has been invoked, the Śūnya transforms itself in the form of a divinity with which the Bodhi Mind is identified. When the commingling of the Bodhi Mind with the deity takes place, the former develops great power, and is able to do the work for which the deity has been invoked until he is dismissed from the mind with the proper formula. A glance at the list of deities and the aims and objects of the Vajrayānist will show how many multifarious duties the Śūnya had to perform and into how many forms it had to transform itself.

It can indeed be pointed out that because a large number of images of gods and goddesses of the Vajrayāna Pantheon were made and subsequently discovered from under the earth, therefore the Buddhists must be considered as idolators. Against this we can point out that it is not an easy task to conceive the outward appearances of gods and goddesses of an extensive Pantheon for the purpose of meditation, without the help of images or pictures, and it is in order to supply this

most important aid to the numerous worshippers that innumerable images had to be carved out of stone. We have also evidence that pictures were painted for the same purpose and even now in Nepal the Vajrācāryas keep a large stock of paintings and pictures of numerous deities for their numerous clients. It must be definitely understood that an attempt is here made to represent the case of the Buddhist with regard to the charge of idolatry occasionally levelled at them. From a study of their literature we can definitely proclaim that Vajrayāna was no idolatry but if some ignorant lay disciples in imitation of the Hindu and Jain customs throw a few flowers at the feet of an image need not impugn the pure doctrine of the Śāstras.

(iv) *Hindu gods versus Buddhist gods.*

The Vajrayānists displayed a great hatred towards the gods of the Hindu religion and a large number of remarks made by a number of Vajrayāna authors on the Hindu gods in the *Sādhanamālā* fully bears us out. They were not only hostile to the Hindu gods but their hostility towards the Hindu gods prove further that they had a great hatred towards the members of other religions also. This fact was for the first time pointed out in the *Indian Buddhist Iconography* but it met with violent criticism from eminent scholars especially from the famous art critic, Dr. A. Coomarswami of the Boston Museum<sup>1</sup> who did not relish the idea mainly on the ground of sentiment. This has necessitated further comment on the point and we shall here enumerate a number of passages from the body of the text from which it will be possible to judge whether we were not justified in saying that the Vajrayānists displayed great hatred towards the gods of the Hindu faith. Dr.

---

<sup>1</sup> JAOS, Vol. 46, p. 187.

Coomarswami maintains that the Brahmaśiras which is carried by a number of gods of the Buddhist Pantheon has a very deep spiritual significance. This of course sounds very ingenious but is a little out of point, and uncorroborated by facts. It shows nothing but that the Buddhist gods are so powerful that they destroy the Hindu gods and carry their heads in their hands thereby displaying wonderful hatred towards the Hindu gods in particular and Hinduism in general. This can also be proved by various other examples from the *Sādhanamālā* itself. Take, for instance, the description of Harihariharivāhanodbhava, a form of Avalokiteśvara, the all compassionate Bodhisattva, and it will be found that his Vāhana or favourite animal is Viṣṇu, the second God of the Hindu Trinity.<sup>1</sup> The latter cannot be mistaken for any other god or thing, because here his own favourite animal, the mythical bird, Garuḍa, is also present. In another place while describing Caṇḍarōṣaṇa the author of the *Sādhana* says that the god carries the noose in order to bind the enemies who cause sufferings to humanity, such as Viṣṇu, Śiva, Brahmā who are terrified by the raised index fingers of the god.<sup>2</sup> Further on, in the same *Sādhana* the author says that Caṇḍarōṣaṇa should be conceived as looking towards the miserable people who are subjected to constant revolution in the cycle of existence by the wicked gods such as Viṣṇu, Brahmā and Śiva and Kandarpa the god of love.<sup>3</sup> By Caṇḍarōṣaṇa's intervention the hosts of Māras who are terrified, weeping, nude, with dishevelled hair, hopeless and in despair, are hacked to pieces with the sword. Caṇḍarōṣaṇa gives their life back and places them near his feet so that they may perform pious duties in

<sup>1</sup> p. 77, सिंहगदविष्णुस्कम्भस्थितमात्रान् ध्यात्वा, etc.

<sup>2</sup> p. 174, तर्जनीतर्जितव्याकुलानेकचरित्वहिरण्यगम्भादिकोशदन्तरिवभ्याय, etc.

<sup>3</sup> p. 175, चरित्वहिरण्यगम्भकन्दपादिभिः भवत्त्वं भास्यतस्मान् पश्येत्।

future.<sup>1</sup> Further on, while enumerating the benefits that accrue from the worship of Mṛtyuvañcana Tārā the author says that the worshipper conquers death as though emancipated, and even the ends of his hair cannot be destroyed by Hindu gods like Brahmā, Indra, Viṣṇu, Moon, the Sun, Śiva, deities of the quarters, Yama and Manmatha.<sup>2</sup> Again, while describing Mārīcī the principal Hindu gods are brought to the humiliating position of making obeisance to Mārīcī. Some of them are actually trampled under her feet while others obey her orders like her servants.<sup>3</sup> In another place the author of a Sādhana says that the ascetic who pleases the goddess Kurukullā, to him Brahmā, Rudra, Indra Nārāyaṇa and others come and meet his wants whatever they may be, like servants.<sup>4</sup> While describing Vajrajālānalārka he is characterised as trampling under his foot not only Viṣṇu but also his consort Lakṣmī.<sup>5</sup> Bhūtaḍāmara is described as one who is an expert in destroying the pride of Indra, Brahmā, Kuvera and others.<sup>6</sup> Ucchuṣma Jambhala is described in one place as pressing Kuvera under his feet so that he vomits blood (or jewels).<sup>7</sup> The severed head of Brahmā is carried by Mārīcī, Vajrasarasvatī, Prasannas tārā and several others. Trailokyavijaya trample-

<sup>1</sup> p. 175, ततो चन्मन्वस्फुरितैमंचाक्रीधराजैरनेकस्थानं भारद्वान् समैवान् दिग्म्बरान् मुक्तकेशान् क्रन्दमानान् चत्राणान् वचपाशेन वज्रानीय विघ्नस्य विचूण्डं तौक्षेन छडेन चित्ता मैत्रीचित्तेन पुनर्निर्माय धर्मं विनेतुं स्पदानिके स्वापयेत् ।

<sup>2</sup> p. 214, ब्रह्मद्विष्णुचन्द्रकंशदिक्कालमन्तर्यामीः ।

चय्यविषितरोमायो मन्त्रं जयति मुक्तयत् ॥

<sup>3</sup> p. 300, वचपाशमृतौतुरन्दरवन्दितं .. अधो हरिहरवज्रादयो मर्दिताः .... वसुल्लोकपालाः सर्वे भद्रारिकावन्दनाभाज्ञां च कुर्वन्तः स्थिताः ।

<sup>4</sup> p. 350, ब्रह्मदशदनारायणप्रभतयः समाकृष्टाः समागम्य किङ्करतासुपगम्य साधकाभिन्नितं सम्पादयन्ति ।

<sup>5</sup> p. 512, सपलोकं विष्णुं आलौदपदेनाक्रम्यावस्थितं ।

<sup>6</sup> p. 512 ग्रन्थवच्छुवरेऽदिम्बदविघ्नसकोविदम् ।

<sup>7</sup> p. 571 .. . . वक्रं च रक्षोऽहम्

आक्रम्याद्विन्दुमेन भूतलगतं रोधात् कुवेरं स्थितम् ।

upon the head of Śiva and the bosom of Gaurī who lie on the ground in opposite directions.<sup>1</sup> Prasannatārā is described as trampling upon Indra and Upendra and pressing Rudra and Brahmā between the two.<sup>2</sup> Paramāśva is described as four-legged and as trampling with the first right leg on Indrāṇī and Lakṣmī, with the second Rati and Pṛiti, with the first left Indra and Madhukara, and with the second Jayakara and Vasanta.<sup>3</sup> While describing the merits and advantages to be gained by worshipping Hayagrīva the author of a Sādhana holds before us an exceedingly attractive prospect but not without calumniating Hindu gods. It says, when perfection is attained in this Sādhana the ascetic goes to the Vidyādhara land and enjoys all sorts of pleasures; Devendra becomes his parasol bearer, Brahmā his minister, Vemacitri (Kārtika) his general, and Hari his gate-keeper; all the gods flock together; Śaṅkara, the nude preceptor, lectures on the different virtues, and so forth.<sup>4</sup> Aparājita is described as a goddess whose parasol is raised over her head by wicked and mischievous gods, like Brahmā and others.<sup>5</sup>

Now the above are a few among many instances where Hindu gods are insulted and made subservient to Buddhist gods. But these are instances met with in writing; in practice also they did the same. A large number of images were carved by the followers of Vajrayāna where the Hindu gods were represented in stone and in pictures as humiliated by Buddhist gods. Readers who are interested in the subjects may refer to our remarks in the *Indian Buddhist Iconography* on page

<sup>1</sup> p. 511 प्रत्याक्षीरेन वामपादाकान्तमहेश्वरमसकं दक्षिणपादावष्टव्यगौरीसनयुगमः ।

<sup>2</sup> p. 241 वामपादेन्द्रं दक्षिणपादेनोपेन्द्रं पादद्वयमध्ये रडं ब्रह्माणं चाक्रम्य स्तिं ।

<sup>3</sup> p. 510 दक्षिणपादेकेनेन्द्राणीं त्रियं चाक्रम्य स्तिं द्वितीयदक्षिणचरयेन रतिं प्रीतिं च वामप्रथमपादेकेनेन्द्रं मधुकरं च वामद्वितीयपादेन जयकरं वसन्तं च ।

<sup>4</sup> op. cit. § 6.

<sup>5</sup> p. 403 ब्रह्मादिदुष्टरोद्देवतापरिकरोच्छ्रितच्छ्रवा चेति ।

162 and the respective plates referred to therein. From the above let us hope that our critics will be able to derive ample materials for revising their opinion with regard to the relation of later Buddhism towards Hinduism and Hindu gods and not lightly throw overboard well-considered opinions as though suggestions of a "Victorian Missionary." No matter what attitude earlier Buddhism might have shown to the Hindu faith, the later Buddhists maintained an aggressively hostile attitude against Hinduism and the Hindu pet theories of emancipation and this is conclusively proved by a very interesting passage in the *Cittasodhana-prakarana*<sup>1</sup> of Āryadeva. The passage in question contains a scathing indictment of the Hindu belief that bathing in holy places can confer merit and proves its futility in forcible but unequivocal language—

प्रतस्नपि गंगायां नैव श्वा शुद्धिमहंति ।  
तस्माद्भर्त्यियां पुंसां तौर्थ्यकानं तु निष्फलम् ॥  
घमों यदि भवेत् स्नानात् केवर्तानां कृतार्थता ।  
नक्तन्दिवं प्रविष्टानां मत्स्यादौनां तु का कथा ॥  
यापक्षयोऽपि स्नानेन नैव स्खादिति निष्प्रयः ।  
यतो रागादिबुद्धिस्त्र दृश्यते तौर्थ्यसेविनाम् ॥

"A dog swimming in the Ganges is not considered pure, therefore bathing in holy places is futile for pious men. If bathing can confer merit, the fishermen must be most meritorious, not to speak of fish and other aquatic animals who are always in water day and night. It is certain that by bathing even sin is not dissipated, because people who are in the habit of making pilgrimages are full of passion, hatred and other vices."

---

<sup>1</sup> This work was first brought to the notice of Scholars by MM. H. P. Shastri in JASB, 1898, pp. 117 ff. It was written by the Tāntric Buddhist writer Āyadeva or Āryadeva, but was wrongly attributed to the earlier Āryadeva, the pupil of Nāgārjuna.

### § 9. Iconography.

#### (1) *Importance of the study.*

The study of Iconography has revealed certain important facts of primary importance, and here it is proposed to deal with one aspect of the importance of the study of Iconography, namely, how Buddhism, especially Tāntric Buddhism, influenced other religions of India, especially Hinduism. It is well-known that the Paurāṇic pantheon of the Hindus likewise influenced Tāntric Buddhism, which was led to accept such gods as Ganeśa, Sarasvatī, etc., as gods in their own pantheon, but the point we want to emphasise here is that in purely Tāntric matters it was Buddhism which took the lead. From the discussion below it will be clear that the weight of evidence is in favour of Buddhism, and that Tāntric Hinduism drew its inspiration almost wholly from Tāntric Buddhism. With the text of the *Sādhanamālā* in hand it is now easy to track this vexed question.

It is well-known that the Hindus recognize a set of ten *Siddhamantras* with ten deities presiding over them. One of these goddesses is known as Tārā whose *Vidyā* or Mantra is stated to be: Om Hrim Strīm Hūm Phat. The Hindus claim this deity as their own and in the *Tārārahasya* of Brahmānanda who flourished in the middle of the 16th century and in the *Tantrasāra*, a still later authority, we meet with the following *Dhyāna* in which the form of Tārā is given in detail:—

प्रब्लौठपदां बोरां मुखमालाविभूषिताम् ।  
 खवाँ लम्बोदरौं भौमां व्याप्रचर्मादितां कटौ ॥  
 नवयौवनसम्पदां पञ्चमुद्राविभूषिताम् ।  
 चतुर्भुजां लोलजिह्वां महाभौमां वशप्रदाम् ॥  
 खड्कर्चिसमायुक्त-सव्येतरसुजदयाम् ।  
 कपालोत्यलसंयुक्त-सव्यपाणियुगान्विताम् ॥

पिङ्गोग्यैकजटां धायेन्मौलावक्षोभ्यभूषिताम् ।  
 बालार्कमण्डलाकार-लोचनव्यभूषिताम् ॥  
 ज्वलचितामध्यगतां घोरदंडां करालिनीम् ।  
 सावेशस्मेरवदनां स्थ्यलङ्घारविभूषिताम् ॥  
 विश्वव्यापकतोयान्तः श्रेतपद्मोपरिस्थिताम् ।  
 अच्छोभ्यदेवौमुर्द्धन्यस्त्रीमूर्तिर्नारगरूपष्टक् ॥<sup>1</sup>

From this it would appear that Tārā is a fairly awe-inspiring divinity standing in Pratyālīdha attitude with a garland of skulls round her neck, having a fierce face, protruding tongue and bare fangs. She is four-armed and carries in the two principal hands the Kartri and the Kapāla while in two others she carries the sword in the right and the blue lotus in the left. She is decked in five Mudrās, has one tuft of hair on her head which is ornamented with Akṣobhya.

Now for the purpose of comparison three points are of special value: Tārā is Ekajaṭā (*lit.* one tuft of hair), is decked in five Mudrās (पञ्चमुद्राविभूषिताम्) and has Akṣobhya on her crown. Why is she called Ekajaṭā, what the five Mudrās are, and who is Akṣobhya? These are three questions which cannot be explained in accordance with Hindu traditions.

The Hindus have no deity known as Ekajaṭā, but they have a Tārā who is regarded as a different form of Ekajaṭā. They have a variety of Mudrās but no Mudrā can be employed as an ornament, much less the five Mudrās or six Mudrās which are unknown to them. The deities recognized by the Hindus are divided into two great divisions as Śaivaite and Viṣṇuite. Even as early as Megasthenes's time the Hindus of India were divided into two mighty sections, Viṣṇuites and Śaivaites; and it is no wonder that the deities who are completely

<sup>1</sup> See for instance, *Tantrasāra*, Bengali edition, 415 ff.

at the mercy of the imagination of their devotees should lose their universal character and become divided into two sections. As the hostility between these two sections increased, their gods also were represented as possessing hostile nature. Hindu deities thus divided were never known to have any other deity on their heads. This is not in the least necessary for Hindu representation of deities, but why should this Tārā we are discussing have Akṣobhya on her crown? None of the points raised, therefore, is explained according to Hindu traditions.

Let us try to explain the three points with the help of Buddhist traditions. The Buddhists have a deity called Ekajaṭā and the Sādhanas Nos. 100,101,123,124, 125,126,127, and 128 all relate to the worship which is offered to this deity who is conceived in a variety of different forms. In the *Sādhanamālā* this deity is variously known as Ugratārā, Mahācīnatārā, Ekajaṭā, Vidyujjvālākarāli, etc. Out of these the form known as Mahācīnatārā agrees in all details with the description of Tārā quoted previously. As regards the second point concerning the ornament of five Mudrās, the *Sādhanamālā* offers a solution. According to a śloka the Buddhists recognized six Mudrās or ornaments all made of human remains representing the six Pāramitās well-known in early Buddhism. It says<sup>1</sup> :—

कश्चित्काशचकं रत्नमेखलं भस्मसूचकम् ।  
घटं वै पारमिता एता मुद्रारूपेणा योजिता ॥

“The Torque, the (two) Bracelets, a bejewelled girdle, ashes and the sacred thread represent the six Pāramitās and are applied in the form of Mudrās.”

It might, therefore, be inferred that the adjective पञ्चमुद्राविभूषिताम् stands for “a goddess decked in five orna-

<sup>1</sup> *Sādhanamālā*, p. 489.

ments (made of human bones)" and this explanation is quite in keeping with the form and nature of the deity under discussion. The third point about the goddess having Akṣobhya on her head can easily be explained by a reference to Buddhist Iconography. The Buddhists recognize five Dhyāni Buddhas as presiding over the five Skandhas which are responsible for creation. The names of the five are given in the following couplet<sup>1</sup> :—

जिनो वैरोचनो ख्यातो रत्नसम्भव एव च ।

अमिताभामोघसिद्धिरक्षोभ्यच्च प्रकौर्तितः ॥

The Bodhisattvas emanate from the five Dhyāni Buddhas, Vairocana, Ratnasambhava, Amitābha, Amoghasiddhi and Akṣobhya, and do the work of creation, protection and destruction. All Bodhisattvas and Buddha-saktis emanating from a particular Dhyāni Buddha are required to bear a small figure of the parental Dhyāni Buddha on their heads. In a large number of Sādhanas the deities are described as अक्षोभ्यसुकुटिनौ, अमिताभविशाजित-प्रिस्तकं, वैरोचनभूषितां, etc., and those who have carefully examined the sculptures of Buddhist deities preserved in different museums must have noticed the very interesting miniature of the parental Dhyāni Buddha appearing on the heads of most of the sculptures.<sup>2</sup>

Thus we can explain all the three points raised in connection with the Hindu deity Tārā by means of Buddhist traditions. Let us now try to find out whether the identical deity can be found in the Buddhist Tāntric literature. In a Sādhana composed by Śāsvata-

<sup>1</sup> *Sādhanamālā*, p. 568.

<sup>2</sup> But an absurd explanation of this phenomenon of keeping the figure of Akṣobhya on the crown is given in the *Todalatantra* :—

समुद्रमयने देवि कालकूटं समुत्पितम् ।

सबे देवाच्च देव्यच्च महाक्षोभमवाप्नुयः ॥

क्षीभादिरदितं यस्मात् पीतं ज्ञात्वा इहलं विषयम् ।

अतएव महेश्वरानि अक्षोभ्यः परिकौर्तितः ॥

तेन सार्वं महामाया तारिणी रमते सदा ।

vajra we find the description of a deity identical in form and nature as our Hindu deity Tārā. There we read<sup>1</sup> :—

प्रत्यालौठपदं घोरं सुखमालाप्रलभिताम् ।  
 खर्दलम्बोदरां भौमां नौलनौरजशाचिताम् ॥  
 अम्बकैकमुखां दिव्यां घोराद्वहासभासुराम् ।  
 सुप्रहृष्टां श्वारूढां नागाष्टकविभूषिताम् ॥  
 रक्षवतुलनेत्रां च व्याघ्रचर्मादितां कटौ ।  
 नवयौवनसम्पन्नां पञ्चमुक्ताविभूषिताम् ॥  
 कलजिह्वां महाभौमां सदंद्वोत्कटभौषणाम् ।  
 खड्कचिंकरां सर्वे वामोत्पलकपालधाम् ।  
 पिङ्गलैयैकजटां ध्यायात् भौलावद्वोभ्यभूषिताम् ॥

This Mahācīnatārā also, like the Hindu deity Tārā, presents a fearful appearance with legs arranged in the Pratyālidha attitude; she wears a garland of skulls, and her face is rendered fierce with protruding tongue and fangs. She carries in the two principal hands the Kartri and the Kapāla, while in two others she carries the sword in the right and the blue lotus in the left. She is decked in five Mudrās and bears the figure of Akṣobhya on the crown. Thus the resemblance between the two is clear and complete. It is a pity the time of Śāsvatavajra is not known except that he must be earlier than A.D. 1100, as his Sādhana is to be found in the MS B which was written in A.D. 1165. But fortunately, there is, however, another way of finding out when the deity Ekajaṭā entered the Buddhist pantheon. In the colophon of the Sādhana No. 127 of Ekajaṭā we meet with a remarkable sentence<sup>2</sup> :—

आर्यनागार्जुनपादैर्भौटिषु उद्भृतम् ।

“Restored by Ārya Nāgārjunapāda from the country of Bhoṭa.”

This fact points to Nāgārjuna as the pioneer to bring to India the worship of Ekajaṭā from the country

<sup>1</sup> *Sādhānamālā*, p. 210.

<sup>2</sup> *Ibid.* p. 267.

of Bhoṭa, also known as Mahācīna, which accounts for the name of the deity Mahācīnatārā. We may be pretty certain, therefore, that before the time of Nāgārjuna India knew of no deity as Ekajaṭā. The accurate time of Nāgārjuna for the present remains an open question but from what has been said about him in §4 we can place him *cir.* A.D. 645.

In this connection another fact is to be noticed, namely, the mention of the tradition in connection with the origin of Mahācīnatārā according to purely Hindu traditions. In the *Tārātantra* Bhairavī asks Bhairava the nature of the Mantra by which Buddha and Vaśiṣṭha obtained perfection (Siddhi) and Bhairava in reply gave out the secret Tantra to her—a Tantra belonging to the Yogatantra class prescribing revolting practices. In the *Rūdrayāmala* again we read of Vaśiṣṭha being asked to go to Cinabhūmi where the Buddha was residing,<sup>1</sup> Vaśiṣṭha went there and saw the Buddha surrounded by a large number of women drinking wine and engaged in obscene rites.<sup>2</sup> At this Vaśiṣṭha had great fears and asked the Buddha to clear up his doubts. He eventually got his doubts cleared up and ultimately obtained perfection by muttering the Mantra and by the free use of the five *Makāras*.<sup>3</sup>

In the *Brahmayāmala* also the same story is repeated with some modification. Vaśiṣṭha went to Mahācīna

1 ततो सुनिवरः युवा महाविद्यासरस्तीम् ॥  
जगाम चौनभूमो च यच्च बुद्धः प्रतिष्ठितः ।

2 तवाचारं समालोक्य भयानि सन्ति मे हृदि ॥  
तद्वाग्नय मम लिप्रं दुर्बुद्धिं वेदगमिनौम् ।  
कथेतरप्रकारं च मद्यं मांसं तथाङ्गनाम् ॥  
सर्वे दिग्मराः सिद्धाः रक्तपाणोदयाः वराः ।  
मुक्तमङ्गः प्रयिवन्ति रमयन्ति वराङ्गनाम् ॥

3 मद्यं मांसं तथा मत्स्यं मुद्रा मैथुनमेव च ।  
पुनः पुनः साधयिला पूर्णयोगी वभूव सः ॥

and witnessed the same scene as described in the *Rudrayāmala*. Vaśiṣṭha as a true follower of the Vedic rites got horrified and was on the point of leaving the job, when there was a mysterious voice from heaven<sup>1</sup> which explained these strange rites as Cīnācāra and asked him to follow the same for the attainment of perfection. Vaśiṣṭha was pleased and eventually came to the Buddha when he was in a deeply drunken state.<sup>2</sup> The latter after hearing him gave Vaśiṣṭha all he desired.

In Hinduism the *Rudrayāmala* and *Brahmayāmala* are regarded as Tantras of the greatest authority. The evidence of these two Tantras as well as of the *Tārā-tantra* leads us to suppose that this Tārā was worshipped in Mahācīna by the native inhabitants, who professed probably the primitive Bon religion of Tibet and that the Hindus got the *Vidyā* from the Buddha or in other words from the Buddhists. It is very probable that Nāgārjuna who flourished in the middle of the 7th century, was the pioneer to introduce the worship of Mahācīnatārā in India. The Mantra, Om Hrīm Strīm Hūm Phaṭ, was first invented by the Buddhists and the Hindus quietly took it and found it to be a powerful Charm invariably awarding Siddhi, and that is probably the reason why the Mantra was designated as one of the *Siddhamantras*.

In this connection it should be borne in mind that the ancient people looked upon the Mantras with superstitious awe and believed that if the Mantra were changed or distorted it would either give no result or

<sup>1</sup> किमिदं क्रियते कर्म विष्णुना बुद्धकपिणा ।

वेदवादविश्वदेवयमाचारोऽसम्प्रतो भग्न ॥

इति चिन्नयतस्य वशिष्ठस्य महाकालः ।

चाकाश्वाणी प्राह्णाश्च मैवं चिन्नय सुवत ॥

<sup>2</sup> अथाचौ तं समाज्ञोक्तं मदिरामदविकल्पः ।

प्राञ्छ बुद्धः प्रसन्नात्मा किमर्य त्वमिहागतः ॥

produce great harm. Thus, though Ekajatā's name was changed to Tārā, her Dhyāna was changed from the ungrammatical Buddhist language to grammatical, the Hindus did not change the Mantra, which remained the same. This is a very important factor for all who will take up this line of investigation, because by comparing the Mantras alone it will be possible to detect the common deities in different religions, to trace their origin and to know how they entered into the different pantheons.

Taking the similarity of Mantras as a guiding factor let us proceed to examine another deity who is included by the Hindus in the ten Mahāvidyā group and who is called by them Chinnamastā. She is described in the *Tantrasāra*<sup>1</sup> and *Chinnamastā Kalpa*<sup>2</sup> in the following words :—

मध्ये तु तां महादेवौं सूर्यकोटिसमप्रभाम् ।  
 च्छिन्नमस्तां करे वामे धारवन्तौं स्वमस्तकम् ॥  
 पिबन्तौं रौधिरौं धारां निजकण्ठविनिर्गताम् ।  
 ( दक्षिणे च करे कर्त्ता सुखमालाविभूषिताम् ) ॥  
 दिगम्बरां महाभौमां प्रत्यालौढपदस्थिताम् ।  
 अस्थिमालाधरां देवौं नागयज्ञोपवौतिनीम् ॥  
 रतिकामोपविष्टां तां केचिद्गायन्ति मनविषः ।  
 डाकिनौवर्णिनीयुक्तां वामदक्षिणायोगतः ॥  
 दक्षिणे वर्णिनौं ध्यायेत् डाकिनौं वामके तथा ।  
 वर्णिनौं लोहितां सौम्यां सुक्तकेशौं दिगम्बराम् ॥  
 कपालकर्चिकाहस्तां वामदक्षिणायोगतः ।  
 देवौगलोच्छलक्ष्मीधारापानं प्रकुर्वतीम् ॥  
 डाकिनौं वामपार्श्वे तु कोटिसूर्यन्तलोपमाम् ।  
 दंडाकरालवदनां पौनोऽन्तपयोधराम् ॥

<sup>1</sup> Or. Inst. MS. No. 4995, fol. 309 ff. Quoted from an earlier work called the *Bhairavatantra*.

<sup>2</sup> *Chinnamastākalpa*, Or. Inst. MS. No. 1692, fol. 3b ff.

महादेवौं महाघोरं मुक्तकेशौं दिग्मराम् ।

लेलिहानमहाजिङ्गां मुखमालाविभूषिताम् ॥

कपालकर्चिकाहस्तां वामदक्षिणयोगतः ।

देवीगलोचलदक्षाधारापानं प्रकुर्वतीम् ॥

From this Dhyāna the principal goddess Chinnamastā may be imagined to have a very awe-inspiring external appearance. She holds her own severed head in her left hand and from her severed neck issues forth a stream of blood falling into the mouth of the severed head. She is nude, of fierce appearance, with legs arranged in the Pratyāliṣha attitude. She wears a garland of heads and carries in her right hand the Kartri, and according to some stands on Rati and Kāma. She is accompanied by two attendants, Dākinī and Varṇinī on the right and the left sides respectively. They are identical in form and appearance and carry the Kartri in the right hand and the Kapāla in the left, and drink the blood which issues in a stream from the severed neck of the principal deity.

Now, that we have a definite idea about the form of this powerful goddess from the Hindu sources let us turn to the *Sādhanamālā* and see if we can find a deity identical in appearance and form with the Hindu goddess Chinnamastā. The *Sādhanamālā* contains the description of a deity who is named Vajrayoginī and resembles in all respects the form of Chinnamastā we have been discussing. There the Dhyāna is<sup>1</sup> :—

पौतवर्णा स्वयमेव स्वकर्चिकर्तिवस्त्रमस्तकवामहस्तस्थितां दक्षिणाहस्तकर्चिस्थितां ऊर्ध्वविस्तृतवामवाहुं अधो नमितदक्षिणावाहुं वासःशून्यां प्रसारितदक्षिणपादां सङ्कुचितवामपादां भावयेत् । कवन्धाङ्गिःस्फ्वालग्धारा स्वसुखे प्रविश्यति, अपरे उभयोः पाञ्चयोगिन्योमुखे प्रविश्यति । वामदक्षिणपाञ्चयोः इयामवर्णवचवर्णनीपौतवर्णवचवैरोचन्यौ वामदक्षिणाहस्तकर्चिस्थिते दक्षिण-

<sup>1</sup> *Sādhanamālā*, p. 452.

वामङ्गस्तकर्मसहिते प्रसारितवामपादप्रसारितदक्षिणपादे सङ्कुचितेश्वरादे  
मुक्तकेशौ भावयेत् ॥

According to Buddhist tradition, therefore, the deity should be nude and should carry her own head severed by herself with her own Kartri which she carries in her right hand. She stands in the Pratyālīdha attitude with her left hand raised and the right lowered. She is accompanied by Vajravarṇā and Vajravāirocanī who carry the Kartri and Karpara (skull) and stand in the Pratyālīdha attitude. From the neck of the principal deity issue forth streams of blood, one falling into her own mouth and two others into the mouths of the two companions.

It is, therefore, apparent that the two deities though designated by two different names, Chinnamastā and Vajrayoginī, are remarkably similar. And yet one is Hindu and the other is Buddhist. There thus arises the necessity to explain the origin of the deity and to ascertain whether she was originally Hindu or Buddhist. The *Tantrasāra* is very late, and the *Bhairavatantra* from which the *Dhyāna* is quoted is of uncertain date. Therefore, these dates will not help. The *Sādhanamālā* however, gives valuable data in ascertaining the antiquity of this deity. First of all, the sādhana appears in the MS B which shows that the sādhana must have been composed at least before 1100 A.D. The remarks contained in the *Sādhanamālā* :— एवं नन्द्यावर्तेन सिद्धशबरपादो यमतवचयोगिन्यासाधनविधिः show further that Siddha Śabarapāda was the ascetic responsible for the introduction of a new cult of Vajrayoginī. This fact shows that the cult of Vajrayoginī existed even before the time of Siddha Śabara who very probably flourished in Cir. A.D. 657 as shown before in § 4. The origin of the deity may, therefore, be dated still earlier. At this stage it is also necessary to refer

to the Mantras in question, which are likely to throw decisive light on this point. But unfortunately as much time has elapsed since the introduction of the Vajrayoginī cult many copies of MSS containing the ritual of her worship have failed to bring out the original accuracy of the Mantras and the practices. Very probably owing to this, errors and modifications are noticeable in the MSS now extant in the Mantra of the goddess in Hindu literature, but it is still to be hoped that there remains enough to prove that the cult was originally Buddhist.

Quite naturally the Mantra given in the *Sādhana-mālā* runs as :—

ॐ ओं ओं सर्वबुद्धाकिनौये वचवर्णनौये वचवैशोचनौये ह्रूँ ह्रूँ ह्रूँ  
पट् पट् पट् स्त्राहा ।

The three ओं letters are given to the three deities so also the three ह्रूँ letters and three पट्. The principal deity is called in the Mantra Sarva-Buddhadākinī, while the attendant to her left is Vajravarṇanī and to her right, Vajravairocanī. The prefix “Vajra” shows that the deities belong to Vajrayāna. Thus we can see that the Mantra is the natural consequence of the form of the deity according to the canons of Vajrayāna. The epithet सर्वबुद्धाकिनौ clearly shows the Buddhist character of the Mantra. In the Buddhist tradition the principal deity is Dākinī and the companions are Vajravarṇanī and Vajravairocanī. In the Hindu literature the principal deity is designated Chiṇnamastā while the companions are named Dākinī and Varnanī with the prefix वच् dropped altogether. But the difficulty arises when we take up the Mantra of the deity as given in Hindu Tantras. Different MSS show different Mantras; the *Chhinnamastākalpa*<sup>1</sup> enumerates several Mantras as alternatives. The Mantra given in *Tantrasāra* is सर्वसिद्धिवर्णनौये

<sup>1</sup> Oriental Institute MS. No. 4995 fol. 312a.

सर्वसिद्धिडाकिनीये वचैशोचनीये इष्टावह इष्टावह etc.<sup>1</sup> In this also the three names Dākinī, Varṇanī, and Vairocanī, all appear, but why the prefixes are changed from सर्वसिद्धि in the first two instances to वच in the third instance, we fail to understand. The change, however, appears to be more or less deliberate as will be evident from the Mantra given in the *Chinnamastākalpa*, namely, ओं वचैशोचनीये सर्ववृद्धिडाकिनीये वचैशोचनीये ह्रै ह्रै पट् स्त्राहा।<sup>2</sup> From this it can definitely be said that the original of सर्वसिद्धि was सर्ववृद्धि as is evident from सर्ववृद्धि of the *Chinnamastākalpa*. If the original is taken in view of the circumstances noted above to be सर्व इ there remains very little to show that the origin of the goddess is Buddhist.

Thus we can realize the importance of the study of iconography, especially in determining the origin of certain deities and certain Mantras. In this connection there are more facts which are noteworthy. It may be remembered that the Vajrayānists described the idea of Mahāsukha as a state when Bodhicitta merges itself in Śūnyatā as salt melts in water, and to symbolize this the followers of Vajrayāna conceived the idea of *Yab-yum* (or Yuganaddha) deities, or deities in embrace. So *Yab-yum* deities are an outcome of purely Vajrayānic idea, which was unknown to Hinduism before the Tāntric Age, and even now does not fit in well with Hindu ideas or traditions. If there be any deity of a *Yab-yum* character in the Hindu pantheon, there is a strong suspicion that the deity may be of Buddhist origin. When Kāli, for instance, is described as *Viparītaratattvāt* we have at once to regard the deity as of Buddhist origin. Kāli according to Buddhist traditions is *Kādi* or *Kakārādi*, or in other words, all consonants of the alphabet, as the vowels were designated आलि or अकारादि, and it is

<sup>1</sup> Oriental Institute MS. No. 4995 fol. 312 a.

<sup>2</sup> Oriental Institute MS. No. 1692 fol. 2 b.

not to be wondered at if a deity is conceived by the Buddhists as Kāli belonging to the Yogatantra class and in whom all the consonants of the alphabet are deified. In the Yogatantra and Anuttarayogatantra all gods are represented as embracing their Śaktis and feeling the bliss of Nirvāṇa.

Another important fact to be noticed in fixing the origin of deities is their Dhyāna. If the names of the deities end or begin with the word Vajra in ninety per cent. of cases we may rest assured that they take their origin in Buddhism and where gods and goddesses are described as nude and lustful their origin also may be regarded for certain as Buddhistic. When deities are described with ornaments of Mudrās representing the Pāramitās and composed of human bones such as पञ्चमुक्ताविभूषितां or चतुर्मुक्ताविभूषितां, etc., they may be taken to have sprung from Buddhism. And lastly, whenever gods and goddesses are described as bearing a miniature figure of one of the following deities, Amitābha, Vairocana, Amoghasiddhi, Akṣobhya and Ratnasambhava—on their crown they must be taken to be Buddhist in origin.

\* \* \*

## II. Some Identifications.

How potent the Sādhanas are in determining the identification of images in stone or metal or in paintings, has already been shown by Professor A. Foucher of the Paris University in his two volumes of *Etudes Sur l'Iconographie Bouddhique de l'Inde* and subsequently by the present writer in his *Indian Buddhist Iconography*. Now that the text of the *Sādhanamālā* is published it is likely to offer fuller details and render fuller assistance in correcting identifications already proposed in the earlier works on the subject. To show how Sādhanas and images mutually help to explain each

other, we shall take up the identification of a few images including some unique specimens from the State Museum and Picture-Gallery at Baroda, and demonstrate the picture correspondence as fully as possible within this limited space.

### 1. *Vājrāsana* (*Pl. I.*).<sup>1</sup>

This beautiful sculpture is now preserved in the Indian Museum, Calcutta. The main figure wears the monkish dress of the Buddhists, the *Tricīvara*, with the right arm bare and left covered. The pose of sitting is usual in meditation, cross-legged in the Indian fashion with the soles of both feet turned upwards. The finger tips of the right hand touches the lotus seat in what is called the *Bhūmiśparśa* mudrā and the left hand rests on the left lap. The seat of the deity is on the double conventional lotus placed on a pedestal supported by three lions and two elephants, showing that the seat may represent a *simhāsana* or a lion throne. The head of the deity is covered with wavy hair and ear-rings adorn the ears. Behind the head is the circular halo (Prabhāmandala) over which is seen the effigy of the Bo-tree, the symbol of the Buddha. On the top and on the two sides two *Vidyādhara*s are seen flying in the air, each holding a garland in his hand. The principal figure is accompanied by two more figures, one on either side, in a standing posture. The figure to the left of the principal figure carries a *chowrie* in the right hand resting against his shoulder, while the left rests against the hip holding the stem of a lotus which appears above. The figure to the right carries in the left hand the *chowrie* against the shoulder while the right carries very probably a bunch of flowers. Both are richly decorated with a bejewelled tiara, torque, bracelets, armlets and ear-ornaments.

---

<sup>1</sup> From a photo purchased from the Indian Museum, Calcutta.



VAJRASANA (वज्रासन)

PLATE II.



SADAKSARI LOKESVARA ( सदक्षरी-लोकेश्वर )

( Baroda Museum ).

To identify this figure we turn to page 22 of the text of *Sādhanamālā* and find the following description which agrees completely with the sculpture in question. There we read of a god designated Vajrāsana and described in the following terms :—*ओमद्वासनवृद्धभट्टारकमात्रान् ..... दिभुजैकसुखं पौतं चतुर्माशसंघटितमहासिंहासनवरं तदुपरि विश्वपद्मवचे वच-पयं झूँसंस्थितं वामोत्सङ्खस्थितवामकरं भूस्पृश्मुद्रादद्विष्णुकरं बन्धुकरागाहण-वस्त्रावगुणिततवनुं ... ।*

*तदनु भगवतो दद्विष्णो मेचैव बोधिसत्त्वं सुवर्णगौरं दिभुजं जटासुकुट-धारिणं गृहौतचामरदद्विष्णुकरं नामकेष्वपल्लवधर्षवामकरम् ।*

*तथा वामे लोकेश्वरं बोधिसत्त्वं शुक्रं जटासुकुटिनं चामरधारिदद्विष्णुं कमलधारिवामकरम् । एतद्युयं भगवन्मुखमभिवौक्ष्यमाणं पद्मेत् ।*

This Dhyāna shows that the principal figure in the sculpture may be identified with Vajrāsana, and the two companions with Maitreya on the right, and with Lokesvara on the left. The pose of sitting is called the Vajraparyāṇka attitude and the posture of the right hand is the Bhūmiśparśa mudrā. The description of the image and the description contained in the Sādhana correspond in a way which makes the identification certain.

## 2. *Sadakṣari Lokeśvara* (*Pl. II*).<sup>1</sup>

Here the picture represents a goddess sitting in the attitude of Samādhi, with legs crossed and the soles of the feet turned upwards. The deity is endowed with one face and four arms and is decked with many ornaments, such as the girdle, necklace, bracelets, armlets, ear-ornaments and a richly bejewelled tiara. The eyes are half closed in token of meditation and the whole face presents a peaceful, benign, and graceful appearance. The two principal hands are joined together against the breast in *añjali*. The second right hand carries the rosary while the second left carries a lotus. This metal

<sup>1</sup> From a photo purchased from the Baroda Museum.

figure is a product of the Nepalese art and the execution of the image is of no ordinary merit. From the appearance of the image it looks as though it were about three hundred years old.

For the identification of the image let us again turn to page 29 of the text of the first volume and quote the relevant *Dhyāna* which is expressed in the following words :

श्रीमल्लोकनाथं वचपद्मगर्भं चन्द्रसं वचपर्यङ्गं शाश्वप्रभं कुन्देन्द्रवर्णसुज्वलं  
जटासुकुटधरं शान्तं अमिताभकृतशेष्वरं व्याघ्रचर्मनिवसनं नानालङ्घारमूषितं  
दक्षिणं करं व्यक्तमालाधरं, वामकरं पद्ममणिविभूषितम् । द्वौ हस्तौ संयुक्तौ  
सर्वशजेन्द्रसुद्धा हृदि संस्थितं ... ।

The principal figure presented in the image can thus be definitely identified with Lokeśvara, who is the presiding deity of the famous mantra or *vidyā* or formula of the Buddhists *Om Maṇi Padme Hūṁ* consisting of six syllables only. The Lokeśvara here described, therefore, has another name, of Śadakṣari-Lokeśvara. He is an emanation of the Dhyāni-Buddha Amitābha and that is the reason why he has to wear on his crown the miniature figure of Amitābha. But as in art sometimes this super-imposition is made optional no miniature appears on the head of this metal figure. The mudrā of clasped hand is here called the Sarvarājendra-mudrā. Thus from the accurate correspondence of form and symbols, it can be seen how the image and the Sādhana mutually explain each other.

### 3. *Śadakṣari Mandala* (Pl. III).<sup>1</sup>

The word *mandala* in Tāntric usage means a magic circle which contains within it the figures of deities or their symbols in the form of letters of the alphabet or

<sup>1</sup> From a photo purchased from the Indian Museum, Calcutta.



THE SADAKSARI GROUP ( पदक्षरीमण्डलम् )

5470

(*Indian Museum*).



KHASARPANA LOKESVARA ( खसर्पण-लोकेश्वर )

( *Vikrampur, Dacca* ).

their geometric figures (*Yantra*). The mandalas may contain from a minimum of two to a considerable number of deities or their symbols. In the present sculpture three figures of deities are to be seen, though one to the right seems to be much mutilated. The principal figure has all the characteristics of the previous figure identified as Śaḍakṣari-Lokeśvara. But this time it is accompanied with two other figures and is not alone as in the previous case. The two principal hands are joined together and they rest against the breast. Two other hands hold, the rosary in the right, and the lotus in the left. The lotus, however, is much mutilated but it can be traced by following the stalk which is clearly seen on the stone. The figure to the right of the principal god is entirely broken, but the Sādhana will show what it was and what symbols it had in its hands. The figure to the left, however, is intact and presents a goddess sitting on a lotus in what is called the Vīrāsana, with one face and four arms showing in the two principal hands the *añjali* mudrā and in two others the rosary in the right and the lotus in the left. To identify the mandala thus presented, and to determine the form and character of the broken figure let us again turn to page 27 of the text where the following description is preserved:—

आत्मानं लोकेश्वररूपं सर्वालङ्घारभूषितं शुल्कवर्णं चतुर्भुजं वामतः पद्मधरं  
दक्षिणतो अच्छमालाधरं अपराभ्यां हस्ताभ्यां हृदि सम्पुटाङ्गलिस्थितं ध्यायात् ।  
दक्षिणे मणिधरं तददर्शाभुजान्वितं पद्मान्तरोपरिस्थं वामे तथैव अपरपद्मस्थां  
षड्दशरौं महाविद्याम् ।

Lokeśvara is here described as four-armed with two hands carrying the rosary in the right and the lotus in the left and showing the *añjali* in the remaining two hands. He is accompanied by Maṇidhara on the right whose colour, hands and symbols are the same as those of the principal god, seated on another lotus. On a

third lotus is seated Śādakṣarī Mahāvidyā who in appearance, colour and symbols in the four hands resembles the principal god. Therefore, on the strength of the Sādhana we can definitely describe the broken figure to the right of the principal figure on the stone sculpture as that of Maṇidhara, four-armed carrying the rosary in the right hand and the lotus in the left with the remaining two showing the *añjali* against the breast. It has to be pointed out in this connection that though the principal figure sits in the Vajraparyaṅka attitude, the companions whose forms ought to agree entirely with the principal figure show the Virāsana instead. In Sādhana No. 11 the goddess Śādakṣarī Mahāvidyā is indeed described with the Virāsana, but there her symbols are different from those met with in the present image. Here, however, the different attitude of sitting must be ascribed to the liberties taken by the artist.

#### 4. *Khasarpaṇa Lokeśvara* (*Pl. IV*).<sup>1</sup>

The image represented is one of the finest the Bengal School of mediaeval art produced and the nature, technique, and execution of the sculpture compare favourably with those of the best specimens of Indian art of any other school. All the figures in the sculpture are well balanced, neatly carved and present a most graceful appearance. The execution of details is excellent and the workmanship is of a very high order. In this image also a maṇḍala is represented with the principal figure in the middle who is accompanied by four figures standing on double conventional lotuses on the two sides. On the arch over the head of the principal figure there are seven niches each containing a small figure. Right on the top is the figure of the parental Dhyāni Buddha who is distinguished further from the other Dhyāni Buddhas by the two attendants appearing on the two sides.

---

1. From a photograph kindly supplied by Mr. R. D. Banerjee, M.A.

Below and all round the niches, a thick foliage is represented and within this are seen lively figures of monkeys, peacocks and other animals. On the pedestal below are to be found several sacred symbols of the Buddhists.

The principal figure sits on a double conventional lotus with its right leg unsupported and the left resting on the seat. He is profusely adorned with a variety of ornaments, and presents a benign and peaceful appearance with eyes half-closed in meditation. He wears a *Jāṭamukuta* and on the crown there is the miniature figure of a Dhyāni Buddha represented in the Samādhi mudrā.

In the right two more figures appear, one in a sitting and the other in a standing attitude. The standing figure represents a goddess with the blue lotus in the left hand. This figure has also a calm and peaceful appearance and the mode of standing has a grace of its own. The sitting figure represents a male deity, with ornaments and a tiara and hands clasped against his breast and a book in the left arm-pit.

There are similarly two figures to the left of the principal deity, one in a sitting and another in a standing attitude. Here also the sitting figure represents a god and the standing figure a goddess. The sitting figure has a fierce countenance with bare fangs and eyes rolling in anger. It carries a mace in the left hand and shows a corpulent belly. The standing figure represents a goddess with one face and four arms, showing the *namaskāra* mudrā, and the rosary in the two right and the Tridandi and the Kamandalu in the two left hands.

For the purpose of identifying this sculpture with the principal and the attendant deities let us again turn to page 43 of the *Sādhyanamālā* where we have the following

description of Khasarpaṇa Lokeśvara with four attendant deities:—

स च शश्लाङ्गोरः जटामुकुटौ शिरसि वर्मिताभधारौ सर्वालङ्घास-  
भूषितः रत्नसिंहासनोपरि सच्चस्त्रदलपद्मस्थः ललिताद्येपः द्विभुजैकमुखः वामेन  
पद्मधारौ दक्षिणामृतधारास्त्रवद्दर्दः सत्त्वपर्यङ्गासौनः ।

अग्रतस्त्राश कनकश्चामवर्णा उद्गतपौनपयोधरा सर्वालङ्घासभूषिता उत्पल-  
कलिकासद्वकरहयापितनेचा ।

तदनु सुधनकुमारः कनकोञ्जलः रत्नभरणो रत्नमुकुटौ वामकक्षावसक्त-  
कमलिकः (?) कृताङ्गलिपुटः ।

तदनु भक्तुटौ जटामुकुटिनौ मूर्धि चेत्यालङ्घुता कनकोञ्जला रक्तवस्त्रपरि-  
धाना दक्षिणहस्तेन नमस्कारं कुर्वाणा अपरेणाद्यमालाधरा वामकराम्यां  
चिदण्डीकमण्डलुव्यया ।

तदनु हयग्रीवो ज्वलङ्घासुरः पिङ्गलोऽर्द्धकेशः नागाभरणो रक्तवर्णो  
लम्बोदरो व्याघ्रचर्माम्बरः दण्डहस्तः ।

When this description is compared with the description of the sculpture given above it will be seen that they correspond most remarkably. And as a result of this we can identify the principal deity as Khasarpaṇa, one of the many forms of Lokeśvara—an emanation of Amitābha, whose effigy appears on his crown in the sculpture. Though the right hand of the image is broken we can definitely say on the strength of the Sādhana that it showed the Varada or the gift-bestowing attitude. The standing figure to the right according to the Dhyāna is Tārā while the sitting figure represent Sudhanakumāra. The standing figure to the left, of course, represents Bhṛkuṭī as we can assert from her characteristic Kamanḍalu, while the sitting figure represents the fearful god Hayagrīva. In the niches of the arch are represented the five Dhyāni Buddhas with Amitābha and his two attendants in the middle, while the two lowermost figures very probably represent the Pretas (like Sūcimukha) whom Avalokiteśvara seems to have saved from eternal miseries.

One thing noticeable in this Sādhana is that the principal deity is here described as sitting in the Lalita attitude on a *sattvaparyāṅka*. The attitude of sitting adopted by the principal figure in letting down the right leg while the left is placed on a pedestal is what is called the Lalita attitude of sitting. What the *Sattvaparyāṅka* is, is a matter of longstanding controversy. It was pointed out once that the *Sattvaparyāṅka* may represent the animal seat but Professor Foucher mistrusted this interpretation. From the present image it appears very probable that by *sattvaparyāṅka* is meant the seat on which are carved the figures of animals other than the lion, because if the lion was there it would no longer be called the *Sattvaparyāṅka* but an actual *Siṁhāsana*.

### 5. *Lokanātha* (*Pl. V*).<sup>1</sup>

This picture represents the stone image of a god seated on what is called the Ardhaparyāṅkāsana attitude with the right knee raised up and the left leg placed on the seat. The figure is exceedingly artistic with a well-balanced body, a round face, pointed and well-shaped, and eyes completely but artistically closed in token of meditation. He wears a *Jaṭamukuta*, the ear-rings, the deer-skin and the sacred thread besides the bracelets and the armlets. The left hand rests on the seat behind the left thigh and holds the stem of a full-blown lotus which appears above. On the right also a full-blown lotus is to be seen. On the whole the figure presents a most pleasant and mystic appearance and brings to the mind of the observer an atmosphere of serenity and peace.

For the purpose of identification we have to notice the two lotuses on the two sides which are the well-known symbols of Padmapāṇi, the emanation of Amitābha.

---

<sup>1</sup> From a photograph kindly supplied by Mr. Prayag Dayal of the Lucknow Museum.

Lokanātha is that form of Padmapāni in which he may or may not be associated with any other deity of the Khasarpaṇa maṇḍala, such as, Sudhana, Hayagrīva, Tārā and Bhṛkuṭī ; but when all the four are present he is to be recognized as Khasarpaṇa. Moreover, Khasarpaṇa generally is described as sitting in the Lalita attitude, but Lokanātha may take any attitude such as the Ardhaparyāṇka-attitude in the present figure ; even standing figures of Lokanātha are not at all uncommon in art.

The figure represented in Plate XIb from a metal image in the Baroda Museum responds to the description contained in the Sādhana in as complete a manner as could be expected and shows the Varada Mudrā in the right and holds the stalk of a lotus in his left hand. The lotus to the right in the present figure may be ascribed to the vagaries of the artist and the addition may be due to the desire on his part to have a lotus parallel to the one on the left.

#### 6. *Siṁhanāda Lokeśvara* (*Pl. VII*).<sup>1</sup>

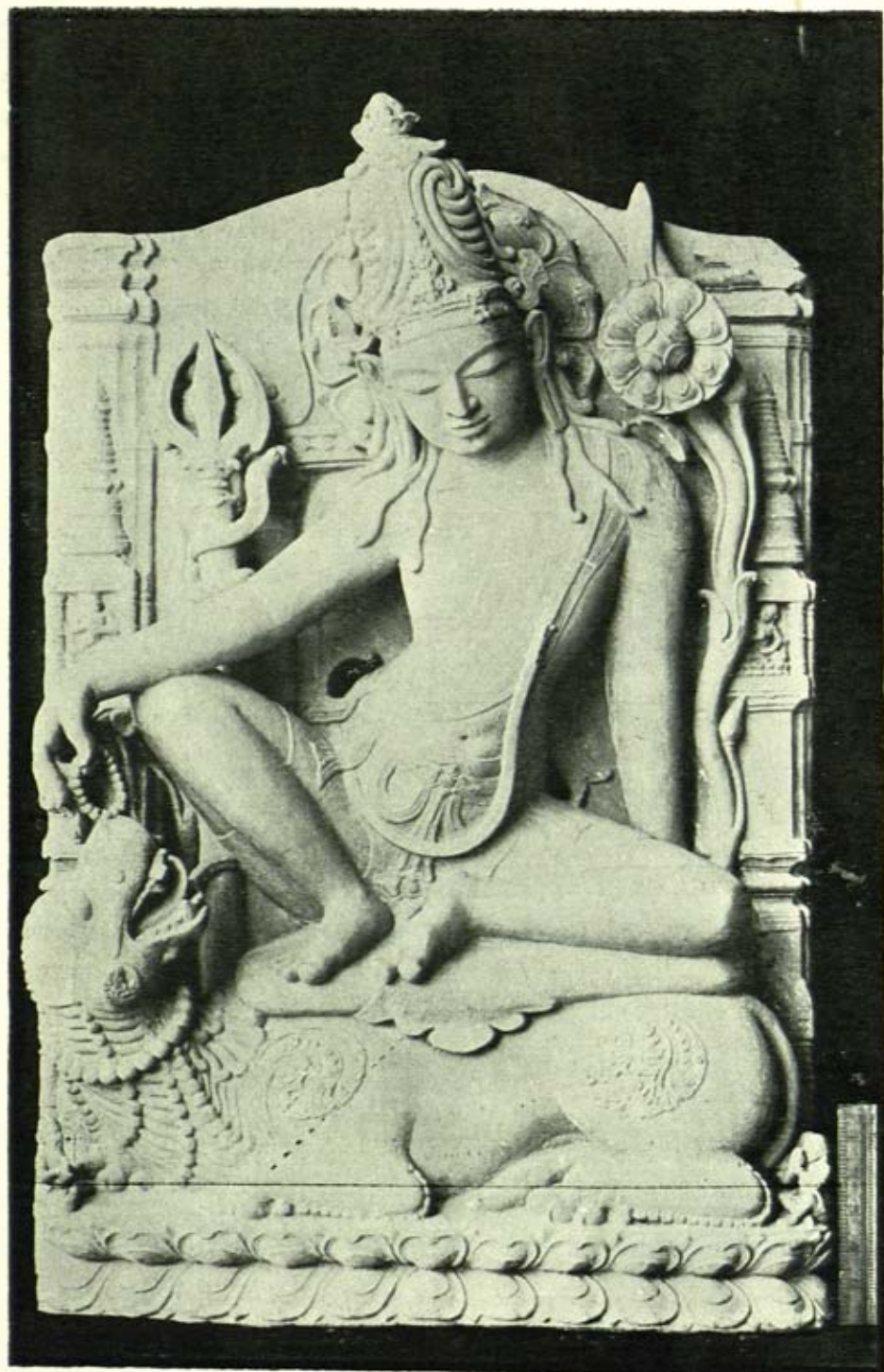
The present picture represents a sculpture of wonderful beauty, and its execution in art is perfect. This can be pronounced to be one of the very best specimens of Oriental Art and represents one of the treasures of the Lucknow Museum. The calm, dignified and mystic expression, the superb grace in the attitude of sitting on a lion, and the beautiful delineation of a well-balanced figure, all contribute to the greatness of the unknown artist who shaped the lifeless stone into this exquisite image. The figure wears the Jāṭamukuta on the crown and several tufts of hair are shown on the shoulders in the most artistic fashion ; it has no ornaments except perhaps

<sup>1</sup> From a photograph kindly supplied by Mr. Prayag Dayal of the Lucknow Museum.



LOKANATHA (लोकनाथ)

(*Mahoba*).



SIMHANADA LOKESVARA (सिंहनाद-लोकेश्वर)

(*Mahoba*).

the Yajñopavīta if it can be called an ornament. The left hand rests on the seat behind the thigh. Probably the stalk of a lotus is held in his left hand and by following the stalk we come to the full blown lotus above, near the left shoulder, and the small sword which appears on the lotus. To the left appears the trident or the triśūla on to which a snake is entwined. In the right hand the figure carries a rosary. The seat is on the back of a roaring lion who holds up his head towards the rider in the most life-like fashion.

For the purpose of identification let us refer to page 63 of the present text where the description of a deity similar in appearance is described in the following words :—

आत्मानं सिंहनादलोकेश्वररूपं भावयेत् । श्रेतवर्णं चिनेत्वं जटामुकुटिनं  
निर्भूषणं आब्रचमंप्रावृतं सिंहासनस्थं महाराजलौलं चन्द्रासनं चन्द्रप्रभं  
भावयेत् । दक्षिणे सितमणिवेश्वितं चिशूलं श्रेतं वामे नानासुगन्धिकुसुम-  
परिपूरितपद्माभाजनं वामहस्तादुत्थपद्मोपरि ज्वलत्खड़ु.....

With the help of this Sādhana we can identify the present image as of Simhanāda Lokeśvara because the description of the image and that of the deity in the Sādhana correspond in all possible details. Only in two details, however, the present image does not agree; the rosary carried by the figure in the right hand is not mentioned in the Sādhana, and the lotus vessel containing various fragrant flowers mentioned in the Sādhana does not appear in the image. But in spite of these two discrepancies it is easy to testify to the correctness of the identification.

### 7. *Arapacana Mañjuśrī* (Pl. VII).<sup>1</sup>

The picture represents a figure with one hand and the tiara broken. It does not present a satisfactory

<sup>1</sup> From a photograph kindly supplied by Mr. N. K. Bhattachari of the Dacca Museum.

impression because of the mutilation. The image is however rich in details and in workmanship but poor in execution. The sunken eyes, a clumsy hand and feminine narrowness of the waist do not redound to the credit of the sculptor. The sculpture, therefore, cannot be designated as a good specimen of art. The central figure, however, is richly decorated with all Bodhisattva ornaments such as the mukuta, ear-rings, torque, necklace, armlets, bracelets, the girdle and the anklets; the upper part of the body is bare though there is a fashionable scarf which can be recognized by the overflowing ends shown on the aureole on both sides. The lower part of the body is covered by thin loin cloth which is rendered most beautiful by means of stripes. The legs are arranged in the meditative attitude like that of Vajrasana and Śaḍakṣarī previously described. The right hand is gone and it is not possible to say at present what symbol it held. But the left hand which lies against the breast carries a book.

But on the sculpture there are many more figures besides the principal one. Below the lotus seat and on the pedestal in front two figures are seen supporting the seat with all their might; behind them there are figures on the left and the right who represent some unknown devotees or perhaps the donor and his family. But between the two demons there appears a figure as if set up against the lotus seat. Similar figures are also seen to the right and the left of the principal deity and one on the top of the sculpture just above the crown of the principal figure. Besides these four, some more figures, sculptured on the upper part of the aureole behind, are to be seen representing the five Dhyāni Buddhas except Akṣobhya,—the Dhyāni Buddha with the Bhūsparśamudrā—whose place has been taken by one of the four mysterious figures surrounding the principal deity in the front and the rear and on the right and the left. All



ARAPACANA MANJUSRI. (अरपचन-मञ्जुश्री)



BUDDHAKAPALA (बुद्धकपाल)

(Baroda Museum).

these four figures present the same appearance with legs arranged in the Samādhimudrā and carrying a raised sword in the right hand and a book in the left. They all wear ornaments and in other respects resemble the principal deity in appearance and character.

Here also the sculpture represents a Mañdala or magic circle and for its identification let us turn to page 118 of the text where we meet with a description of a deity by the name of Arapacana who is accompanied by four minor deities. It runs as follows:—

शुभाकारनिष्पद्मरूपचनाखं सितं सर्वलङ्घारभूषितं हृष्टं ध्यानेकनिष्ठं  
वच्चपर्यङ्गेनोपविष्टं दक्षिणामकराभ्यां असिपुत्रकौ धारयन्तं ..... तस्य पुरतः  
शुक्लरेपोद्वजालिनौप्रभं अरूपचनवद् दिसुजादियुक्तं ..... तदनु एष्टतः  
सितपकारनिष्पद्मं चन्द्रप्रभं ..... ततो दक्षिणे शुभचकारनिष्पद्मां केशिनौ  
सितां सर्वलङ्घारभूषितां पौनपयोधरां सव्यासव्येनासिपुत्रकधरां ..... तत  
उत्तरेण शुक्लनकारनिष्पद्मामुपकेशिनौ.....सर्वारूपचनसदृग्मान् विचिन्तयेत् ॥

According to the dictum laid down in the Sādhana the whole sculpture may be identified as that of the Arapacana Mañjuśri. The principal god represents Arapacana Mañjuśri, the figure in front Jālinīprabha, the one behind Candraprabha, that to the right Keśinī, and the one to the left Upakesinī. The principal as well as the minor deities of the Mañdala should present the same appearance and symbols as we find in the Dacca specimen now before us. The Sādhana further says that the principal deity originates from the germ syllable अ, Jālinīprabha from र, Candraprabha from प, Keśinī from च, and Upakesinī from न, and this probably accounts for the name of the deity, Arapacana (अरूपचन).

### 8. *Buddhakapāla* (Pl. VIII).<sup>1</sup>

The present image which is now preserved in the Baroda Museum, though coarse in execution is unique in

<sup>1</sup> From a photograph supplied by the Baroda Museum.

character from an iconographer's point of view. Here we find that the figure presents a fierce appearance with three blood-shot eyes rolling in anger, distorted face, canine teeth, ornaments made of bones, a garland of severed heads and an attitude of menacing dance. The right leg rests on the pedestal while the left is placed on the right thigh. The hair on its head rises upwards like a flame of fire. The figure is four-armed and in the two principal hands are shown the Kartri and the Kapāla against the breast, and in the two remaining hands it carries the Damaru (drum) in the right and the Khatvāṅga (magic wand) surmounted with a trident in the left. In order to identify this figure let us again refer to the text<sup>1</sup> where we find the following description which corresponds with the picture presented in the image now under discussion:—

नौलवर्णो महावपुः अस्थाभशगमद्दर्पयंकृन्त्वस्यं सुखमालाविभूषितं सुकुटे  
अच्छोभ्यधारिणं एकवक्त्रं चतुर्मुखं वामे खड्कपालं दक्षिणे कर्तिङ्गमस्तकं  
प्रज्ञालिङ्गितम् ।

The image, therefore, may be identified with Buddhabkapāla who represents a different form of Heruka, the most popular deity of the Vajrayāna Pantheon. But it must be remarked that Buddhabkapāla is described in the Sādhana as associated with his Śakti Citrasenā in close embrace. Images of Buddhabkapāla are extremely rare, and probably wherever found will be of the *Yab-yum* type. The image preserved in the Baroda Museum is peculiar because it represents Buddhabkapāla without the Śakti, and as such it is unique.

#### 9. *Jambhala* (Pl. IX).<sup>2</sup>

From the fierce presence of Buddhabkapāla let us pass on to the pleasing figure of Jambhala who is repre-

<sup>1</sup> pp. 501-2.

<sup>2</sup> From a photo kindly supplied by Mr. N. K. Bhattacharjee, M.A. of the Dacca Museum.



JAMBHALA ( जम्भल )

( *Vikrampur, Dacca* ).



**HERUKA** (हेरुक)

(*Dacca Museum*).

sented as a typical land-holder with some financial resistance. The figure presents an easily excitable temperament with a flabby, phlegmatic constitution and a bulging belly, but it is well decorated with jewellery and costly ornaments and dress. The figure is one-faced and two-armed and holds very peculiar symbols in the hands, namely the citron in the right and the mongoose in the left ; the mongoose vomits jewels as the result of the pressure exerted by the hands of the master. For the identification of the image let us again open the text where the following description is given of a god who is called Jambhala<sup>1</sup> :—

भगवन्तं जम्भलं ध्यायात् सुवर्णवर्णं लभोदरं सर्वाङ्गाशधरं वामदक्षिणा  
हस्ताभ्यां नकुलौबौजपूरकधरं रत्नसम्बवमुकुटं उत्पलमालाधरम् ।

The image, therefore, represents the Buddhist god of wealth who is well-known amongst the Vajrayāna ascetics as the deity possessing extraordinary powers of conferring wealth on his devotees. He must have been extensively and eagerly worshipped by the poor ascetics to whom wealth was denied by Providence.

#### 10. *Heruka* (*Pl. X.*).<sup>2</sup>

This plate in which a Dacca Museum image is represented shows the figure of a slender, well-built deity dancing in the Ardhaparyāṅka attitude with the right leg placed on the left thigh. The face is rendered ferocious by the gaping mouth, canine teeth, blood-shot eyes and an angry expression. The hair rises on the head in the shape of a flame of fire and forms the back-ground for a tiny little figure sitting on the head. The right hand is broken from the shoulder and the arms together with the symbols have disappeared. But from the marks remaining on the stone it can be seen that the right hand was raised above menacingly in the attitude of throwing

<sup>1</sup> p. 560.

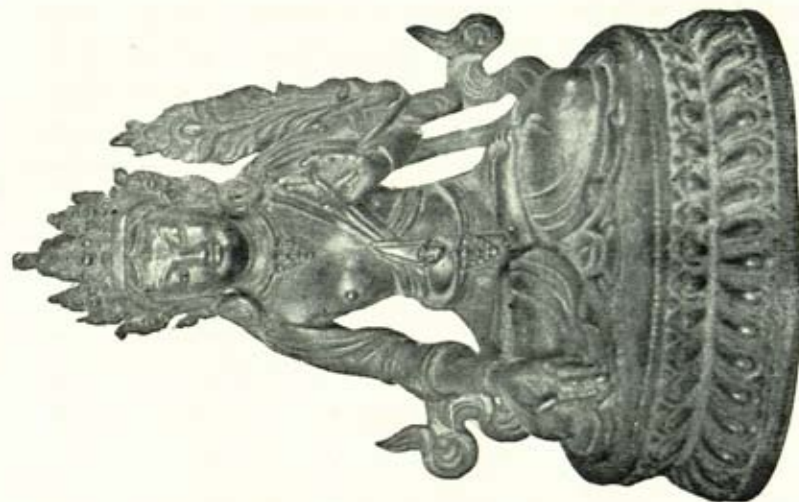
<sup>2</sup> From a photo kindly supplied by Mr. N. K. Bhattachari, M.A.

something. The left hand is also injured but it can be easily inferred from the marks on the stone that it rested against the breast and held something like a vessel. The figure wears a garland of severed heads and ornaments made of bones. From his left shoulder hangs a Khatvāṅga with flowing banners and small bells attached to the extremities of the flags. The workmanship of the whole sculpture is simple but expressive, but the beauty is somewhat marred because of mutilation.

To identify this sculpture let us turn to page 469 of the text where we find a description of a god Heruka, which corresponds exactly with the descripton just given. There he is described as :—

नौलं नश्चर्मभृतं कपालमालाद्वात्पिश्रस्तं ज्वलदूर्ध्वपिङ्गलकेशं  
रक्तवर्तुलाद्वात्पिश्रस्तं अन्वसंयथितमुखमालावलम्बितं नश्चित्यरचिताभश्यां हिमुचैकमुखं  
दंडाकरालवदनं दक्षिणाकरेण वचधारिणं वामकरेण पूर्णकपालं वामस्त्रन्यासक्त-  
चलहृणिटकापताकानश्चिरोविश्ववचालद्वात्पश्चस्त्रुचिकवच्छिखरमध्ये एक-  
स्त्रुचिकवच्चाकारं यज्ञोपवीतवत् खद्वाङ्गं, विश्वपश्चस्त्रुर्ये वामपादं तस्यैवोरै  
दक्षिणाचश्यां विन्यस्य नृत्यं कुर्वन्तं हेषकवीरं भावयेत् ॥

By comparing the two descriptions we can definitely say that the miniature figure on the crown in the sculpture represents Akṣobhya; in the right hand which is broken Heruka wielded the Vajra, and in the left hand the Kapāla [full of blood] was held against the breast. The figure wears garments of human skin, and ornaments made of human bones, and the Khatvāṅga is composed of bones and a human skull. The garland is made of severed human heads and they are held together by means of guts. Thus the whole sculpture is identified by means of the Sādhana and now it is possible to see how the Sādhana and the sculpture mutually throw light on each other.



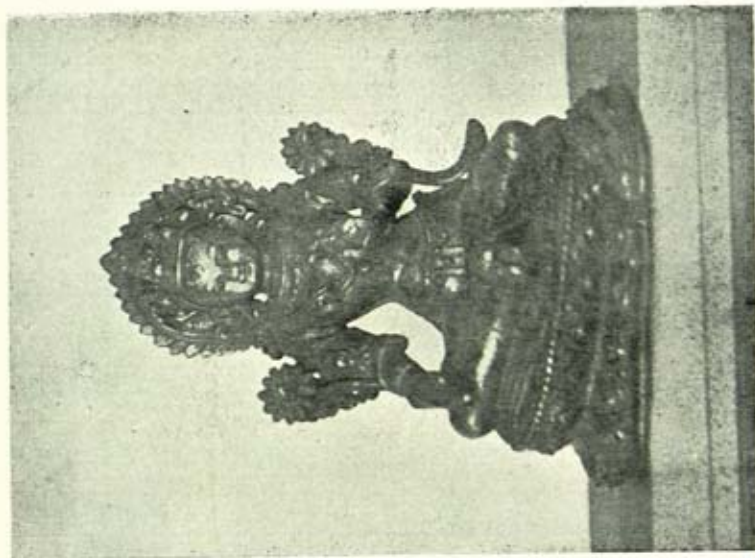
LOKANATHA ( लोकनाथ )

( Baroda Museum ).



HERUKA ( हेरुक )

( Baroda Museum ).



MAHATTARI TARA ( महातरी तारा )

( Baroda Museum ).



VAJRARAGA MANJUSRI ( वज्रराग-मञ्जुश्री )

( Baroda Museum ).

In plate XI<sup>1</sup> is represented a metal figure of Heruka preserved in the Baroda Museum. In this figure the hand to the right holds a Kartri instead of the Vajra but in all other respects presents the same features as in the previous figure.

### 11. *Vajrarāga Mañjuśrī* (Pl. XII a).<sup>2</sup>

The male figure represented from a metal specimen in the Baroda Museum is a unique and rare specimen from the point of view of iconography. The figure sits on a double conventional lotus in the meditative attitude with the soles of both feet turned upwards. It is fully adorned with costly upper and under garments and rich ornaments such as the tiara, torque, necklace, ear-rings, bracelets and armlets. The hands are placed one upon the other on the lap over which a vessel is placed. The image is not very old and though some serenity of expression has been given to the face, it cannot be other than the product of an ordinary artisan. For its identification see page 157<sup>3</sup> of the text where the description of a deity is given who is variously referred to as Vāk, Vajrarāga Mañjuśrī, and Dharmasaṅkha-samādhi.

In the image under discussion the remarkable feature is the Samādhi mudrā and that serves as a distinguishing factor for identification. Amitābha, the Dhyāni Buddha, it may be remembered, exhibits the Samādhi mudrā when represented in art. Nilakaṇṭha when represented also shows the Samādhi mudrā, and Vajrarāga Mañjuśrī is the third two-armed deity exhibiting the same Samādhi mudrā. The Dhyāni Buddha Amitābha has a peculiar ascetic appearance and dress without any ornaments or embellishments of any sort. Nilakaṇṭha is

<sup>1</sup> From a photo supplied by the Baroda Museum.

<sup>2</sup> From a photo supplied by the Baroda Museum.

<sup>3</sup> वज्रपर्यङ्कनोपविष्टो मञ्जुश्रीकृपपराष्टरमिताभकृपमालानं धर्मधातुसमं प्रभास्वरं भावयेत् ।

described as completely shorn of ornaments and as accompanied by two serpents. Thus we can say that the present image cannot represent either the Dhyāni Buddha, Amitābha or Nilakanṭha who is another form of Lokesvara. Therefore, as the image is decorated richly from head to foot it is to be identified with that of Mañjuśrī who is described as a prince (Kumāra), and always wears costly garments and ornaments whenever represented in stone or metal. The bowl is placed in accordance with an artistic convention current amongst the Nepalese artisans who place the bowl on the hand whenever they exhibit the Samādhi mūdrā in art.

### 12. *Mahattarī Tārā* (*Pl. XII. b*).<sup>1</sup>

This also represents a metal figure of a goddess preserved in the State Museum and Picture-Gallery at Baroda. The figure wears elaborate ornaments and sits on the conventional lotus with one leg placed above the other (paryāṅkāsana). The right hand exhibits the Varada or the gift-bestowing attitude and in the left she holds the stalk of a lotus against the breast. The lotus appears just above the shoulder, but there is another to the right which is placed there in conformity with an artistic convention with favoured parallelism. For its identification we turn to page 176 where a deity by the name of Mahattarī Tārā is described. There we read :—

तारा प्रशास्त्रां दिभुजां दक्षिणे वरदां वामे सनालेन्द्रोवरधरां सर्वभूमि-  
भूषितां पद्मचन्द्रासने पर्यङ्गनिष्ठसां चिन्तयेत् ।

### 13. *Mārīcī* (*Pl. XIII*).<sup>2</sup>

This picture is the representation of one of the most artistic sculptures now preserved in the Indian Museum, Calcutta. It delineates a goddess standing in the attitude of an archer with the right leg bent and the left

<sup>1</sup> From a photo obtained from the Baroda Museum.

<sup>2</sup> From a photo obtained from the Indian Museum, Calcutta.



MARICI (मारीचि)

( Indian Museum ).

PLATE XIV.



USNISAVIJAYA ( उष्णीषविजया )

( Indian Museum ).

straight. The principal figure has three heads out of which, the one to the left, has the appearance of a sow. It has eight arms and ornaments everywhere. In the four right hands the figure shows the needle, the elephant goad, the arrow and the thunderbolt, while the four left hands carry the string, the Aśoka leaves, the bow and the raised index finger with a noose. On the top of the sculpture there is a figure of a Dhyāni Buddha exhibiting the Dharmacakra mudrā. There are five more figures in the four corners with one in the front. Below the figure in the front is the fierce figure of Rāhu trying to devour the sun and the moon and below him are sculptured seven figures of sows in a most life-like fashion. Behind the principal figure on the back-ground, lines are drawn to show flames of fire. On the whole the sculpture is remarkable for its boldness of expression and accuracy of delineation, but the face in the front being somewhat mutilated much of its merits is at a discount ; obvious mistakes of technique are also noticeable, where beauty has given place to ugliness.

To identify this sculpture let us turn to page 282 of the text where a deity called Māricī is described, and this description agrees most accurately with the description just given of the sculpture in question. There we read of Māricī as :—

चैत्रगर्भस्यां सप्तशूकरस्यारुण्डां मारोचौं विभावयेत् । रथस्याधस्ताव्  
 यंकारजवायुमखले हङ्कारनिर्मितो राङ्गः । तत्र भगवतौं रत्नसुकुटां अष्टभुजां  
 चिनेत्रां चिमुखां सपौतां मूलमुखं पौतं बन्धुकजवाकुसमसदृशाधरं दक्षिणं  
 रक्तं वर्तुलं वामं वाशाहं सरोषं नौलं लक्ष्मिं विश्वतवदनं भौषगं भक्तुटीकरालं  
 वामे तर्जनिकापात्रं धनुरशोकपञ्चवं सूचं च दक्षिणे सूच्याङ्गशौ प्ररं वचं च  
 नानावलयादिसर्वाभिरगभूषितां विचित्रसकुचुकोत्तरौयां प्रत्यालीठस्यां  
 चतुर्देवौषिष्ठितां चिन्तयेत् ।

पूर्वतो वर्तलौं आलीठस्थितां चतुर्भुजां वरहैकमुखौं रक्तां दक्षिणे  
 सूच्याङ्गधरां वामे पाशपञ्चवौ ।

दक्षिणे वदालौं प्रत्यालौठस्थितां चतुर्मुङ्जां वराहैकमुखौं पौतवर्णां दक्षिणे  
सपुष्पाश्चोकपञ्चवससूचन्नचौधराम् वामे पाश्चवच्चधराम् ।

पश्चिमे वरालौं आलौठस्थां चतुर्मुङ्जां पौतवर्णां वराहैकमुखौं दक्षिणे  
वच्चसूचन्नचौधराम् वामे पाश्चाश्चोकपञ्चवधराम् ॥

तथैवोत्तरे वराहमुखौं रक्तां उदितादिव्यवर्णोच्चलां प्रत्यालौठस्थितां  
चतुर्मुङ्जां दक्षिणे श्रश्वच्चधराम् वामे चापाश्चोकपञ्चवधराम् ॥

According to the Sādhana, therefore, the principal deity is installed on a chariot drawn by seven sows. Just above the sow in front there appears the fierce head of Rāhu trying to devour both the sun and the moon. The principal figure represented as the goddess Mārici agrees in all details with the description just cited from the Sādhana. She has three faces one among which in the left is distorted sow-like. She stands in the Pratyāliṣṭha attitude with the left leg stretched and the right bent showing the archer's attitude. On the top of the sculpture there is the figure of the Dhyāni Buddha Vairocana—the parental Buddha of the deity. She is accompanied by four goddesses all one-faced and four-armed, namely, Varttāli, Vadāli, Varāli, and Varāhamukhī. In this sculpture in addition to the companions mentioned in the Sādhana there appears over the figure of Rāhu in the front a female figure as charioteer very probably in imitation of Aruṇa in the images of the Hindu Sun-god. But for this the correspondence between the image and Sādhana is remarkable.

#### 14. *Uṣṇīśavijayā* (*Pl. XIV*).<sup>1</sup>

We next pass on to another delightful sculpture now preserved in the Indian Museum representing a female figure with three faces and eight arms sitting in the Vajraparyāṅka attitude in meditation. In spite of

<sup>1</sup> From a photo purchased from the Indian Museum, Calcutta.

the obvious signs of vandalism on the sculpture there is sufficient evidence to show that it is one of the finest products of Indian art. It is tastefully decorated with all possible ornaments, the under-garment and a jacket. The Mukuṭa is worth studying; it is rich in details and represents one of the most artistic specimens by virtue of its grandeur of execution and details. The Mukuṭa is highest in the centre which is surrounded by smaller Mukuṭas over the three remaining heads of the figure. It shows in its three right hands the Buddha on a lotus, the arrow and the Varada pose. The fourth right hand is gone. The four left hands carry the bow, the noose with the raised index finger and show the Abhaya mudrā and the water-vessel. On the top of the figure the miniature of Akṣobhya is to be seen, under a small Caitya. The whole sculpture is characterised by bold and clear outlines and sharpness of details, and skill in imparting to the stone a divine expression on all the three faces especially on the two at the sides.

To identify this image let us again refer to the text of the *Sādhanamālā* where we meet with several descriptions of a deity known as Uṣṇīśavijayā which corresponds in all respects to the description just given. There the following Dhyāna is given:—

उष्णीशविजयां चैत्यगुहान्तःस्थां सितवर्णां चिमुखां चिनेचां अद्भुतां  
सर्वालङ्घारभूषितां विश्वदलकमलचन्द्रस्थां बद्धवचपर्यङ्कां प्रथमसितवदनां दक्षिणे  
पौतमुखां वासे नीलमुखां दंडापुटावरुचौष्ठां दक्षिणाचतुर्सुन्नेषु विश्ववचरक्तार-  
विन्दस्य-अमिताभजिनश्चरवदहस्तां वामचतुर्सुन्नेषु घनुः-तर्जनीपाश-अभयभद्र-  
घटहस्तां वैरोचनमुकुटिनौ दिव्यवसनप्रिधानोत्तरौयां सितप्रभामालिनौ  
पश्येत् ।

Thus as the two descriptions, one in the Sādhana and the other of the image under discussion correspond in all details there cannot be any doubt regarding the

correctness of the identification of the image as that of Uṣṇīśavijayā. On the strength of the description contained in the Sādhana we may assume without any hesitation that the broken right hand in the original condition held the double conventional thunderbolt or the Viśvavajra.

The Buddha on a lotus is a symbol peculiar to this goddess and this symbol alone may be taken as the recognition symbol of Uṣṇīśavijayā. The three miniature Caityas one on the top and two others on the two top corners symbolise that the abode of the deity is in the sanctum or the middle of the Caitya. But in this connection it may be remarked that the presence of the Dhyāni Buddha Akṣobhya on the top of the goddess is contrary to the description of the Sādhana ; because there Uṣṇīśavijayā is regarded as an offspring of Vairocana with the Dharmacakra mudrā instead of Akṣobhya with the Bhumiśparśa Mudrā. To understand this anomaly we have to enter into the question of the different cults and subdivisions of the Vajrayāna. Some sections hold that one of the five Dhyāni Buddhas is the Ādi or the Primordial Buddha and more powerful than the others ; others again say that the Ādi Buddha is the creator even of the five Dhyāni Buddhas. Some again take the Bodhisattvas such as Samantabhadra, Vajrapāni and others as the Ādi Buddha and make the Dhyāni Buddhas subservient to them. Those who take Akṣobhya, for instance, as the Ādi Buddha make all their deities emanate from him and from none else, though this is contrary to the Sādhanas.

In the present image as it belonged very probably to some one professing the Akṣobhya cult, we find also the Dhyāni Buddha Akṣobhya installed as the parental Buddha instead of Vairocana.



NAIRATMA (नैरात्मा)

(*Indian Museum*).



3957

PARNASAVARI ( पर्णशवरी )

( Indian Museum ).

15. *Nairātmā* (*Pl. XV*).<sup>1</sup>

In this plate a small sculpture in red sandstone, preserved in the Indian Museum, Calcutta, is represented. The image is much mutilated and part of the stone in the right upper corner is gone, but the figure of the deity in the centre is an image of unique importance from the point of view of iconography. The principal figure is represented in a dancing attitude, in a way similar to Heruka's previously described, on the chest of a dead body placed on a double conventional lotus. The figure of the goddess presents an awe-inspiring spectacle with three blood-shot eyes, protruding tongue and canine teeth. The garland of severed heads add grandeur to the spectacle while the flames of fire that radiate from her body make the scene more terrible. The hair of her head rises up in the shape of a flame of fire and with this as background appears the tiny little figure of the Dhyāni Buddha with the Bhūsparśa mudrā as the parental Buddha. The right hand carries a knife held in a threatening attitude. The left hand, as appears probable from the broken marks, carried something like a vessel against the breast. From the left shoulder hangs a rod-like thing.

To identify this interesting sculpture let us again refer to the text on page 451 where we meet with the description of a deity called *Nairātmā* which corresponds pretty accurately with the description just given. There we have the following description :—

ग्रवहृचन्द्रस्थाद्वपर्यङ्कनात्यस्थितां नैरात्मां कृत्यां एकमुखां ऊर्जपिङ्गल-  
केशां अद्योभ्यमुकुटिनौ दंडाकराललक्ष्मिन्नां दक्षिणेन कर्त्तिधारिणौ वामे  
कपालखड्डाकृधारिणौ रक्तवर्तुलचिनेत्रां पञ्चमुद्राविभूषणाम् ।

The dead body, the dancing attitude in Ardha-paryāṅka, the miniature figure of Akṣobhya on the crown, the fearful face with blood-shot eyes and the Kartri in

<sup>1</sup> From a photo obtained from the Indian Museum, Calcutta.

the right hand and the Khaṭvāṅga (magic stick) in the left—all these are present in the image and in the description of the deity in the Sādhana and, therefore, the image is to be identified as that of Nairātmā. On the strength of the Sādhana also we may affirm that the broken left hand carried the Kapāla or the skull cup against the breast in the original image.

#### 16. *Parnaśavari* (*Pl. XVI,¹ XVII*).<sup>²</sup>

In plate XVI an old and much damaged image now preserved in the Indian Museum, Calcutta, is represented. Here the actual figure is six-armed and apparently three-faced as we can understand from the remains left of the head and faces on the original stone. The face in the centre has entirely peeled off, leaving the remnants of the nose, eyes, the temple just visible in the right face, while only the nose and the lips are visible of the left face. In the three right hands are carried the thunderbolt, the arrow and the axe. Out of the three left hands one on the top is broken, the second holds the bow, part of which is gone, and in the third against the breast there is the noose with the raised index finger. The principal figure stands in the Āliqha attitude with the right leg stretched and the left bent. The left leg presses on the prostrate figure of Ganeśa with his corpulent belly, elephant trunk turned towards the left and face hidden under the foot of the deity. Towards the right of the goddess on the same pedestal there is the figure of a female attendant holding a rod which represents probably the handle of a parasol which must have been destroyed along with the upper portion of the sculpture. Though the image is much mutilated and much corroded, there is, however, sufficient evidence to show that originally it was an artistic specimen of a high order as can be seen

<sup>1</sup> From a photo obtained from the Indian Museum Calcutta.

<sup>2</sup> From a photo kindly supplied by Mr. N. K. Bhattacharji, M.A. of the Dacca Museum.

from the majestic pose of standing with hands which show different ways of handling different instruments of destruction. The stature, the pose and the outlines of the body—all are proportionate and add to the beauty of the image.

The next figure represented in plate XVII also shows the same symbols in the hands and is endowed with the same number of faces, arms and legs. Here the figure of Gaṇeśa appears below the lotus seat instead of being directly under the feet as in the previous figure. Under the legs in this image are shown human beings apparently suffering from deadly diseases as is evident from the circular marks of small-pox on one of the persons. Instead of the female attendant holding the parasol we find in this two creatures running away to two opposite directions, one apparently mounting an ass and another to the right having the head of a horse. On the top of the image the miniature figures of the five Dhyāni Buddhas appear with Amoghasiddhi with the Abhaya mudrā in the middle showing that the principal deity is one of his emanations. The attitude of standing in the previous image is Ālidha while in the second it is Pratyālidha. Though between the two images there are apparent discrepancies such as are noted above both present similar characteristics regarding their weapons, number of faces, hands and legs. The second also shows marked artistic peculiarities which are not to be found in the previous sculpture. Here the figure is more subdued in fierceness and all the faces show the two opposite sentiments of anger and joy. The belly is corpulent and the limbs are thick and clumsy and the different portions of the body seem to be less proportionate than in the previous one.

In order to identify the two images let us again turn to page 208 of the text where we meet with the description of a goddess named Parṇaśavari which corresponds

pretty accurately with the details given in the two sculptures. She is described as :—

पर्णश्वरौं हसितां त्रिमुखां त्रिनेत्रां षड्भुजां क्षणाशुक्लदक्षिणावामानना  
वच्चपरम्परदक्षिणकरवयां कार्मुकपत्रच्छटासपाश्वतर्जूवामकरवयां सक्रोध-  
हसितानना॑ नवयौवनवतौं सपत्रमालाव्याघ्रचर्मनिवसनामौषज्ञम्बोदहौं ऊर्ज-  
संयतकेशौं अघोऽशेषरोगमारौपदाकान्तां अमोघसिद्धिमुक्टौम् ।

On the strength of this Sādhana we can easily identify the Vikramapur image as that of Parṇaśavari, as she is three-faced, six-armed and carries the Vajra, axe and the arrow in the three right hands, and the bow, the cluster of leaves and the noose round the raised index finger in the three left. Further, it shows the angry laugh, slightly protruding belly and hair rising upwards, trampling of diseases and pestilences in the form of men suffering from both, and the miniature figure of Amoghasiddhi on the crown strictly in accordance with the Sādhana.

The Indian Museum image has all the symbols of the one just described. Such as the Vajra, axe and the arrow in the three right hands and the bow and the raised index finger with the noose in two out of the three left hands in accordance with the Sādhana. Had the sixth hand been intact we could easily expect to see the cluster of leaves which is one of the characteristic symbols of the goddess. To identify this specimen, therefore, we avail ourselves of the help of another Sādhana of Parṇaśavari where she is described as an emanation of Akṣobhya. And it is this latter which is responsible for all the differences noticeable in the two images of the same deity. Here we do not find the diseases and pestilences under the feet of the goddess. She is described instead as :—

अघो विघ्नान् निपात्य सितपद्मचन्द्रासने प्रत्यालौठस्थां हृदामसुच्छितर्ज-  
न्याधो विघ्नगणान् सन्तर्च्य दक्षिणावच्चमुच्छिप्रहाराभिनयान् ।



PARNASAVARI (पर्णशबरी)

( *Vikrampur, Dacca* ).



KHADIRAVANI TARA (खदिरवणीतारा)

(*Mahoba*).

or in other words—as trampling on the *Vighnas* and after threatening them with the Tarjanī about to hurl the Vajra held in the right hand. Ganeśa it may be remembered in the Buddhist Pantheon was regarded as Vighna or obstacle personified ; according to the Hindus he is the Vighneśa or the lord of all obstacles. In order to represent Vighnas over which the goddess is triumphant, a prostrate figure of Ganeśa is placed below the foot of Parnaśavarī while representing him as an emanation of the Dhyāni Buddha Akṣobhya.

### 17. *Khadiravaṇī Tārā* (*Pl. XVIII*).<sup>1</sup>

In this picture a female figure is represented as sitting in the Vajraparyaṅka attitude on the seat placed on a double conventional lotus. The figure wears an under-garment tied by a girdle with the upper part of the body entirely bare. It is decorated with all known ornaments and an elaborate head-dress ; their placing and workmanship add to the beauty of the sculpture. It has thin waist, deep navel and heavy breasts all of which are considered to be signs of beauty in India. The figure shows the Varada mudrā and on the palm is marked a jewel.<sup>2</sup> The left holds the stem of an Utpala which may be contrasted with an ordinary lotus which appears in the right as a parallel to the Utpala in the left and to embellish the sculpture. Towards the right of the principal figure appears a female figure holding a Vajra in the right hand and the Aśoka leaves in the left. To the left there is another female figure fierce and awe-inspiring with blood-shot eyes, protruding teeth, and holding the Kartri and the Kapāla in the two hands. Over the head of the principal figure there are sculptured the five Dhyāni Buddhas with Amoghasiddhi with the Abhaya mudrā right in the centre showing that the principal deity is one

<sup>1</sup> From a photograph kindly supplied by Mr. Prayag Dayal.

<sup>2</sup> This form of Varada mudrā is technically called the रवसंयुक्तवरद् ।

of his emanations. But for the clumsy and somewhat coarse face of the main figure the sculpture will pass as one of the first class specimens of Indian art. The execution of proportions, details and the placing of the different deities at regular distances are some of the features of the image worthy of appreciation.

To identify let us again turn to page 176 of the text where we meet with the description of a goddess known as Khadiravāṇī Tārā which corresponds with the present figure in all details. There we read of Tārā described as :—

इरितां अमोघसिद्धिसुकुटीं वरदोत्पलधारिदक्षिणवामकरां अश्रोक-  
कान्तामारीचेकजटाव्यग्रदक्षिणवामदिग्भागं दिव्यकुमारौं अलङ्घासवतौम् ।

Thus the figure under discussion must be identified with Khadiravāṇī Tārā, one of the many varieties of Tārā because she bears the miniature figure of Amoghasiddhi on her crown, as also because she shows the Varada mudrā in the right hand and carries the Utpala in the left hand and is accompanied by two goddesses Aśokakāntā Māricī and Ekajaṭā on the two sides. The distinguishing symbol of Aśokakāntā is the Aśoka while the Kartri and Kapāla point to Ekajaṭā.

#### 18. *Mahāśrī Tārā* (*Pl. XIX*).<sup>1</sup>

This picture and the last one in this series presents a very interesting specimen of Indian sculptural art. In this image a goddess is represented as sitting in the Lalitāsana with the right leg dangling below and resting on a lotus the left remaining on the lotus seat. The figure shows the Dharmacakra mudrā against the breast and from under the two armpits rise the blue lotus in the left, and an ordinary lotus in the right. The figure

<sup>1</sup> From a photo supplied by the Indian Museum, Calcutta.



MAHASRI TARA (महाश्री-तारा)  
(*Indian Museum*).



is profusely decorated with rich ornaments, such as a lovely tiara on the head and the necklace, bracelets, armlets, anklets, etc., arranged artistically in their appropriate places. It is clothed in beautiful and rich muslin made more attractive by the stripes at intervals, and held fast by the richly bejewelled girdle. The upper limbs are covered by a jacket to match the cloth of the undergarment. The principal figure is accompanied by two more figures on the two sides; below the lotus seat, again, there are two more, and as all of them have lotus seats, they must be taken as companion goddesses. On the top, arranged in a semicircle, are to be seen the five miniature figures of the five Dhyāni Buddhas the central place being occupied by Amoghasiddhi to show that the principal goddess is one of his emanations. The whole piece of sculpture is an admirable product of Indian art; it is profusely but delicately ornamented. All figures have clear and bold outlines, the symbols are definite and clear cut and the execution in these matters may be said to be perfect. The principal figure has a sharp but serene and peaceful appearance and is pervaded with a divine dignity. The limbs are delicate, fleshy but not flabby or fat and therefore, symbolize perfect health. The slender beauty of form, the forcible but delicate expression and the superb dignity of the goddess make the image one of the finest productions of Oriental art and a worthy rival of the celebrated image of Prajñāpāramitā from Java.

To identify the sculpture which represents the Maṇḍala of a goddess let us again turn to p. 244 of the text where we meet with a description of Mahāśrī Tārā which corresponds in every detail with that of the present image. There she is described as:—

महाश्रीतारां चन्द्रासनस्यां श्वामवर्णां दिभुजां हस्तदयेन वास्त्वानमुद्धराः  
एकवक्त्रां सर्वालङ्घाशभूषितां पाञ्चदयेनोत्पलध्योभां सुवर्णसिंहासनोपरि

व्यापा(व्यापादा ?) अयादिश्चोभां नानापुष्पाश्चोकचम्पकनागेश्वरपारिजातकादिभौ-  
राजितमोघसिङ्गिमकुटिनीम् ।

महाश्रीताशायाः पार्श्वे एकजटामर्ज्जपर्यङ्गोपविष्टां नौलवर्णां कर्त्तिकपाल-  
धरां सक्रोद्धां लम्बोदरां पिङ्गलजटाविमूर्धितां व्यावृचमर्मवृधराम् ।

दक्षिणे पार्श्वे व्यशोककान्तां पौत्रवर्णां इत्यमुकुटिनौ वचाश्चोकधराम् ।

एनवर्मे आर्यजाङ्गुलौ इशामवर्णां सर्पवृद्धस्ताम् ।

दक्षिणे महामायूरौ मयूरपिञ्चवृद्धस्ताम् ।

Thus when we compare the description with the image we find that the Vyākhyāna mudrā, the two lotuses on either sides, the parental Dhyāni Buddha Amoghasiddhi and four companions are common to both and therefore, the identification is definite and unquestionable. To the right of the goddess we see the familiar figure of Aśokakāntā carrying the Vajra and the Aśoka flowers in the right and left hands respectively, and to the left likewise is seen the fierce figure of Ekajatā carrying the Vajra and the Kapāla in the two hands, and sitting in the Ardhaparyāṅka attitude. In the two figures below, the symbols unfortunately are not properly distinguished, but they represent according to the Sādhana the goddesses Mahāmāyūrī in the right and Āryajāngulī in the left, carrying the peacock's feather and the serpent respectively.

\* \* \* \*

These few examples will show the potency of the Sādhana in elucidating the meanings of the images and identifying them. But these are not all, and there are many more Dhyānas hidden in the Tāntric sculptures of the Buddhists as well as of the Hindus, and to-day there are hundreds of unidentified images amongst those hitherto discovered. Many Sādhanas are lost in the original Sanskrit and their translations are preserved in the Tibetan Tangyur. It is extremely necessary, therefore, that the attention of scholars should be drawn to

this branch of study which may at first seem very uninteresting, but is likely to yield great historical information, because we should not forget that the cultural history of India for the whole of the Tāntric period from the 7th century to the advent of the Muhammadans in India is locked up in this mass of uninteresting and apparently much neglected and much hated literature of Tāntrism.



## विषयानुक्रमणिका ।

|      |                                                                                |     |     |     |
|------|--------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|-----|
| 171. | ताशोद्दूवकुरुकुल्लासाधनम् ( कल्पोक्तम् )                                       | ... | ... | ३४३ |
| 172. | ताशोद्दूवकुरुकुल्लासाधनम् ( मुक्तकेन )                                         | ... | ... | ३४७ |
| 173. | षड्भुजकुरुकुल्लासाधनम् ...                                                     | ... | ... | ३५० |
| 174. | अरुभुजकुरुकुल्लासाधनम् ( इन्द्रभूतेः )                                         | ... | ... | ३५१ |
| 175. | अमस्तीयोगकुरुकुल्लासाधनम्                                                      | ... | ... | ३५२ |
| 176. | कुरुकुल्लोपदेशक्रमः                                                            | ... | ... | ३५४ |
| 177. | कुरुकुल्लासाधनम्                                                               | ... | ... | ३५६ |
| 178. | आर्य श्रीमतौ कुरुकुल्लासाधनम्                                                  | ... | ... | ३५८ |
| 179. | उद्गियानविनिर्गतकुरुकुल्लासाधनम्                                               | ... | ... | ३५९ |
| 180. | शुक्रकुरुकुल्लासाधनम्                                                          | ... | ... | ३६२ |
| 181. | कुरुकुल्लासाधनम् ( आचार्यश्रीकृष्णपादानां-मायाजाल-<br>महायोगतन्त्रादाकृष्टम् ) | ... | ... | ३६६ |
| 182. | षड्भुजकुरुकुल्लामट्टारिकासाधनम्                                                | ... | ... | ३७२ |
| 183. | साधिष्ठानकुरुकुल्लासाधनम् ( सहजविलासस्य-<br>हेवचतन्त्रकमेगा )                  | ... | ... | ३८१ |
| 184. | सहिष्ठकुरुकुल्लासाधनम्                                                         | ... | ... | ३८४ |
| 185. | सितकुरुकुल्लासाधनम् ( सिद्धशब्दपादानाम् )                                      | ... | ... | ३८४ |
| 186. | हेवचक्रमकुरुकुल्लासाधनम्                                                       | ... | ... | ३८८ |
| 187. | कुरुकुल्लासाधनम् ( करुणाचलस्य-हेवचतन्त्रोद्धृतम् )                             | ... | ... | ३८९ |
| 188. | कुरुकुल्लासाधनम्                                                               | ... | ... | ३९१ |
| 189. | कर्मप्रसरप्रयोगः                                                               | ... | ... | ३९२ |
| 190. | कुरुकुल्लावलिविधिः                                                             | ... | ... | ३९४ |
| 191. | उद्धीषविजयासाधनम्                                                              | ... | ... | ३९४ |
| 192. | आर्यसितातपत्रापराजितासाधनम्                                                    | ... | ... | ३९५ |
| 193. | वच्चर्चिकासाधनम्                                                               | ... | ... | ३९५ |
| 194. | महाप्रतिसरासाधनम्                                                              | ... | ... | ३९६ |
| 195. | महाप्रतिसरासाधनम्                                                              | ... | ... | ३९७ |
| 196. | प्रतिसरासाधनम्                                                                 | ... | ... | ३९८ |
| 197. | आर्यमहामायूरौसाधनम्                                                            | ... | ... | ४०० |
| 198. | आर्यमहासाहस्रप्रमदनौसाधनम्                                                     | ... | ... | ४०० |

|      |                                                                    |     |     |     |     |
|------|--------------------------------------------------------------------|-----|-----|-----|-----|
| 199. | आर्यमहामन्त्रानुसारिणीसाधनम्                                       | ... | ... | ... | 80१ |
| 200. | आर्यमहासितवतौसाधनम्                                                | ... | ... | ... | 80१ |
| 201. | महापञ्चक्षासाधनम्                                                  | ... | ... | ... | 80१ |
| 202. | महाप्रत्यक्षिणीसाधनम्                                              | ... | ... | ... | 80२ |
| 203. | ध्वजायकेयसाधनम्                                                    | ... | ... | ... | 80३ |
| 204. | अपराजितासाधनम्                                                     | ... | ... | ... | 80३ |
| 205. | वचगान्धारीसाधनम्                                                   | ... | ... | ... | 80३ |
| 206. | पञ्चक्षाविधानम्                                                    | ... | ... | ... | 80४ |
| 207. | वचपञ्चलासाधनम्                                                     | ... | ... | ... | 81३ |
| 208. | वचपञ्चलासाधनम् ( आमायान्तरेण )                                     | ... | ... | ... | 81४ |
| 209. | वचपञ्चलासाधनोपायिका                                                | ... | ... | ... | 81४ |
| 210. | ध्वजायकेयसाधनम् ( मथमकर्हचेर्घमार्किरमते : )                       | ... | ... | ... | 81५ |
| 211. | आर्योद्धीषविजयसाधनम्                                               | ... | ... | ... | 81७ |
| 212. | उद्धीषविजयसाधनम्                                                   | ... | ... | ... | 81८ |
| 213. | वसुधारासाधनम्                                                      | ... | ... | ... | 82१ |
| 214. | वसुधारासाधनम्                                                      | ... | ... | ... | 82२ |
| 215. | वसुधारासाधनम्                                                      | ... | ... | ... | 82२ |
| 216. | वसुधारासाधारण्युपदेशः                                              | ... | ... | ... | 82३ |
| 217. | वचवाराहीसाधनम् ( अवधूतश्रीमद्दयवच्चपादानाम् )                      | ... | ... | ... | 82४ |
| 218. | प्रज्ञालोकसाधनम् ( कोकदत्तस्य )                                    | ... | ... | ... | 82६ |
| 219. | वचवाराहीसाधनम्                                                     | ... | ... | ... | 82८ |
| 220. | वचवाराहीवज्यविधिः                                                  | ... | ... | ... | 83३ |
| 221. | ज्वालामुखीसाधनप्रयोगः                                              | ... | ... | ... | 83४ |
| 222. | महामायाज्वालामुखीवचवाराहीप्रयोगसाधनम्                              | ... | ... | ... | 83६ |
| 223. | महामायादेव्याः प्रभानम्                                            | ... | ... | ... | 83७ |
| 224. | वचवाराहीसाधनम्                                                     | ... | ... | ... | 83७ |
| 225. | ऊर्जपादवचवाराहीसाधनम् ( ओडियानवच्चपौठ-<br>विनिर्गतम् )             | ... | ... | ... | 83८ |
| 226. | सङ्कुसवचवाराहीसाधनम्                                               | ... | ... | ... | 88० |
| 227. | सङ्कुसवचवाराहीसाधनम्                                               | ... | ... | ... | 88२ |
| 228. | अमृतप्रभा नाम साधनोपायिका ( डोम्होहेहकस्य<br>हेवच्चतन्त्रोद्भृता ) | ... | ... | ... | 88३ |
| 229. | नैशात्यामण्डलयोगिनौविशुद्धिः                                       | ... | ... | ... | 84० |
| 230. | केवलनैशात्यासाधनम्                                                 | ... | ... | ... | 84१ |
| 231. | नैशात्यासाधनम् ( सहजविलासस्य )                                     | ... | ... | ... | 84१ |
| 232. | वचयोगिनौसाधनम्                                                     | ... | ... | ... | 84२ |

|      |                                            |     |     |     |     |     |
|------|--------------------------------------------|-----|-----|-----|-----|-----|
| 233. | वचयोगिनौसाधनम्                             | ... | ... | ... | ... | 848 |
| 234. | वचयोगिनौसाधनम्                             | ... | ... | ... | ... | 849 |
| 235. | वचयोगिन्यासाधनविधिः ( सिङ्गशवस्पादौया )    | ... | ... | ... | ... | 850 |
| 236. | वचयोगिनौसाधनम्                             | ... | ... | ... | ... | 851 |
| 237. | वचयोगिन्युपदेशः                            | ... | ... | ... | ... | 852 |
| 238. | वचयोगिन्या वलिविधिः                        | ... | ... | ... | ... | 853 |
| 239. | महामायासाधनम्                              | ... | ... | ... | ... | 854 |
| 240. | महामायासाधनोपायिका ( कुकुरिपादानाम् )      | ... | ... | ... | ... | 855 |
| 241. | हेरुकसाधनम्                                | ... | ... | ... | ... | 856 |
| 242. | हेरुकसाधनम् ( कल्याणगर्भस्य )              | ... | ... | ... | ... | 857 |
| 243. | हेरुकसाधनम्                                | ... | ... | ... | ... | 858 |
| 244. | सङ्कृतिभुजहेरुकसाधनम्                      | ... | ... | ... | ... | 859 |
| 245. | दिभुजहेरुकसाधनम् ( शान्तिपादस्य )          | ... | ... | ... | ... | 860 |
| 246. | [ पुरुचोभविधिः ]                           | ... | ... | ... | ... | 861 |
| 247. | वाञ्छपूजाविधिसङ्कृहः                       | ... | ... | ... | ... | 862 |
| 248. | हेरुकसाधनोपायिका ( महामायातन्त्रानुसारेण ) | ... | ... | ... | ... | 863 |
| 249. | वलिविधिः ( महामायातन्त्रस्य )              | ... | ... | ... | ... | 864 |
| 250. | सप्ताक्षरसाधनम् ( दुर्जयचन्द्रोद्धृतम् )   | ... | ... | ... | ... | 865 |
| 251. | सप्ताक्षरसाधनम् ( अद्यवच्चपादानाम् )       | ... | ... | ... | ... | 866 |
| 252. | वाञ्छपूजाविधिसङ्कृहः ( शाश्वतवचस्य )       | ... | ... | ... | ... | 867 |
| 253. | हस्तपूजाविधिः ( शाश्वतवचस्य )              | ... | ... | ... | ... | 868 |
| 254. | बुद्धकपालसाधनम्                            | ... | ... | ... | ... | 869 |
| 255. | दिभुजसम्बोपदेशः ( रत्नाकरपादानाम् )        | ... | ... | ... | ... | 870 |
| 256. | [ हृदयमन्त्रसिङ्गुपदेशः ]                  | ... | ... | ... | ... | 871 |
| 257. | वचङ्गाससाधनम्                              | ... | ... | ... | ... | 872 |
| 258. | महावलसाधनम्                                | ... | ... | ... | ... | 873 |
| 259. | हययोवसाधनम्                                | ... | ... | ... | ... | 874 |
| 260. | हययोवसाधनम् ( सप्तश्तिकल्पोक्तम् )         | ... | ... | ... | ... | 875 |
| 261. | परमाश्रसाधनम्                              | ... | ... | ... | ... | 876 |
| 262. | चैलोक्यविजयसाधनम्                          | ... | ... | ... | ... | 877 |
| 263. | वचञ्चालानलाक्षसाधनम्                       | ... | ... | ... | ... | 878 |
| 264. | भूतडामसङ्कृतसाधनम् ( वैरोचनस्य )           | ... | ... | ... | ... | 879 |
| 265. | भूतडामसाधनम्                               | ... | ... | ... | ... | 880 |
| 266. | भूतडामसाधनम् ( चैलोक्यवचस्य )              | ... | ... | ... | ... | 881 |
| 267. | भूतडामसाधनम्                               | ... | ... | ... | ... | 882 |
| 268. | रक्तयमारिसाधनम्                            | ... | ... | ... | ... | 883 |

|      |                                               |     |     |     |     |     |
|------|-----------------------------------------------|-----|-----|-----|-----|-----|
| 269. | स्त्रीयमारिसाधनम्                             | ... | ... | ... | ... | ५३० |
| 270. | स्त्रीयमारिसाधनम्                             | ... | ... | ... | ... | ५३१ |
| 271. | खाधिष्ठानस्त्रीयमारिसाधनम् ( वैरोचनशक्तिस्य ) | ... | ... | ... | ... | ५३८ |
| 272. | स्त्रीयमारिसाधनम् ( गुणाकरगुप्तस्य )          | ... | ... | ... | ... | ५३७ |
| 273. | यमारिसाधनम् ( मङ्गलसेनस्य )                   | ... | ... | ... | ... | ५४२ |
| 274. | कृष्णायमारिसाधनम्                             | ... | ... | ... | ... | ५४६ |
| 275. | कृष्णायमारिसाधनम्                             | ... | ... | ... | ... | ५४७ |
| 276. | कृष्णायमारिसाधनम्                             | ... | ... | ... | ... | ५४८ |
| 277. | कृष्णायमारिसाधनम्                             | ... | ... | ... | ... | ५४० |
| 278. | कृष्णायमारिसाधनम्                             | ... | ... | ... | ... | ५४४ |
| 279. | यमान्तकसाधनम्                                 | ... | ... | ... | ... | ५४५ |
| 280. | यमान्तकसाधनम्                                 | ... | ... | ... | ... | ५४६ |
| 281. | विष्णान्तकसाधनम्                              | ... | ... | ... | ... | ५४८ |
| 282. | [ यमान्तकस्य बलिमन्त्रः ]                     | ... | ... | ... | ... | ५४९ |
| 283. | मैत्रेयसाधनम्                                 | ... | ... | ... | ... | ५५० |
| 284. | जम्भलसाधनम्                                   | ... | ... | ... | ... | ५५० |
| 285. | विस्तरजम्भलसाधनम्                             | ... | ... | ... | ... | ५५२ |
| 286. | आद्धायान्तरेणा जम्भलसाधनम्                    | ... | ... | ... | ... | ५५४ |
| 287. | जम्भलसाधनम् ( सङ्खिप्तम् )                    | ... | ... | ... | ... | ५५४ |
| 288. | जम्भलसाधनम् ( सङ्खिप्तम् )                    | ... | ... | ... | ... | ५५५ |
| 289. | जम्भलसाधनम्                                   | ... | ... | ... | ... | ५५६ |
| 290. | [ जम्भलस्य चुलुकदानविधिः ]                    | ... | ... | ... | ... | ५५८ |
| 291. | उच्छुद्यग्नजम्भलसाधनम्                        | ... | ... | ... | ... | ५५९ |
| 292. | उच्छुद्यग्नजम्भलसाधनम्                        | ... | ... | ... | ... | ५६० |
| 293. | उच्छुद्यग्नजम्भलसाधनम् ( कुमाराकरगुप्तस्य )   | ... | ... | ... | ... | ५६२ |
| 294. | उच्छुद्यग्नजम्भलसाधनम्                        | ... | ... | ... | ... | ५६४ |
| 295. | उच्छुद्यग्नजम्भलसाधनम् ( अभयाकरगुप्तस्य )     | ... | ... | ... | ... | ५६६ |
| 296. | जम्भलसाधनम् ( सुजनभद्रस्य )                   | ... | ... | ... | ... | ५६८ |
| 297. | जम्भलसाधनम्                                   | ... | ... | ... | ... | ५६९ |
| 298. | वद्यजम्भलविधिः                                | ... | ... | ... | ... | ५७० |
| 299. | जम्भलजलदानोपदेशः                              | ... | ... | ... | ... | ५७२ |
| 300. | महाकालसाधनम्                                  | ... | ... | ... | ... | ५७३ |
| 301. | महाकालसाधनम्                                  | ... | ... | ... | ... | ५७५ |
| 302. | महाकालसाधनम्                                  | ... | ... | ... | ... | ५७६ |
| 303. | महाकालसाधनम् ( करुणाचलस्य )                   | ... | ... | ... | ... | ५७७ |
| 304. | षड्भुजमहाकालसाधनम्                            | ... | ... | ... | ... | ५७० |

|      |                                      |     |     |     |     |     |
|------|--------------------------------------|-----|-----|-----|-----|-----|
| 305. | चतुर्भुजमहाकालसाधनम्                 | ... | ... | ... | ... | ५६१ |
| 306. | महाकालसाधनम् ( सुमतिभद्रस्य )        | ... | ... | ... | ... | ५६२ |
| 307. | गणपतिसाधनम्                          | ... | ... | ... | ... | ५६३ |
| 308. | सङ्खर्मावतारिणीशाजश्रीतारासाधनम्     | ... | ... | ... | ... | ५६३ |
| 309. | तारास्तुतिः                          | ... | ... | ... | ... | ५६४ |
| 310. | पौटतारासाधनम्                        | ... | ... | ... | ... | ५६५ |
| 311. | भगवत्या मालामन्त्रः                  | ... | ... | ... | ... | ५६६ |
| 312. | बोढप्रभुजमहाकालसाधनम् ( विरूपाक्षः ) | ... | ... | ... | ... | ५६७ |

---



# साधनमाला ।

## द्वितीयो भागः ।

171.

नमस्तारोद्दवकुरुकुस्तायै ।

प्रथमं तावन्मन्त्रौ क्वचिन्मनोहरे स्थाने मृदुमहर-  
काद्युपविष्टः पटादिगतां भगवतौमवतार्थं वाह्न्यपूजां  
कृत्वा स्वहृदि निर्मलं पूर्णचन्द्राभमादिस्वरसमुद्भवं चन्द्रं  
विभाव्य बीजं 'तस्योपरि न्यसेत् ।

जघ्माणां च चतुर्थं तु अग्निवर्णोपरि स्थितम् ।

ईकारेण समायुक्तमाकाशद्वयभूषितम् ॥

तस्य चिचमयूखाभिः कृत्वा निर्मलिनं जगत् ।

सहादिधातुकं शोध्य कुरुकुस्तं पर्वते गताम् ॥

सञ्चोद्य च तथा तारामानयित्वा पुरश्चरेत् ।

तस्माद् बीजात् महापूजामेघांश्च स्फारयेद् बुधः ॥

पुष्पधूपतथादौपगन्धनैवेद्यसञ्चयैः ।

लास्यमाल्यनृत्यगौतवाद्यपूजादिभिस्तथा ॥

<sup>1</sup> A यस्योऽ ।

<sup>2</sup> A इकाऽ ।

<sup>3</sup> AC निर्मलं ।

<sup>4</sup> A पूर्णैः ।

रत्नचयं मे शरणं सर्वं प्रतिदिशाम्यधम् ।  
 अनुमोदे जगत्पुण्यं बुद्धबोधौ दधे मनः ।  
 इति मन्त्रं चिधा वाच्यं ततः<sup>१</sup> क्षन्तव्यमित्यपि ॥  
 तत्रेयं गाथा—

यत् कृतं दुष्कृतं किञ्चित् मया मूढधिया पुनः ।  
 क्षन्तव्यं तत् त्वया देवि यतस्वाताऽसि देहिनाम् ॥  
 चित्तं मैत्रौ विहारे [च] निवेष्टव्यं पुनस्तदा ।  
 करुणाचित्तमुत्पाद्य प्रमोदचित्तमावहेत् ॥  
 पश्चादुपेक्षते सर्वं चित्तमाचव्यवस्थया ।  
 चित्तं शून्यं ततः कुर्यात् प्रकृताकारहानये ॥  
 शून्यतावहिना दग्धाः पञ्चस्कृन्धाः पुनर्भवाः ।  
 [ पठित्वा ] ॐ<sup>२</sup> शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहम् ॥  
 मुहूर्तं शून्यतायोगं कुर्यात् चित्तस्य विश्रमम् ।  
 प्रतिज्ञां प्राक्तनौ स्मृत्वा बौजमाचं पुनः स्मरेत् ॥  
 प्रतारिता मया सत्त्वा एकान्तपरिनिर्वृताः ।  
 कथं तान् उद्विष्यामि अगाधाद् भवसागरात् ॥  
 इति सत्त्वकपाविष्टो निश्चेष्टां शून्यतां त्वजेत् ।  
 धर्मधातुमयं चित्तमुत्पादयति चेतसा ॥  
 बुद्धाधिष्ठानतो बौजमुत्पलास्यं ततो भवेत् ।  
 उत्पले चन्द्रविम्बं तु अकारस्वरसम्भवम् ॥  
 तस्मिंश्चन्द्रे पुनर्बौजं तस्माद् गमस्तयो गताः ।  
 ताभिविशेषिता ध्येया निःशेषा लोकधातवः ॥

<sup>१</sup> A omits.<sup>२</sup> A इ० ।<sup>३</sup> A omits.<sup>४</sup> A ताहिना ।<sup>५</sup> AC तांका० ।<sup>६</sup> AC अभिनिवे०

शोध्यं वोध्यं तथा सर्वे रप्तिमभिरुद्धकोटयः ।  
 विशतस्तानुत्पले ध्यायात् ततस्तारोदयो भवेत् ॥  
 चतुर्भुजां रक्तवर्णां रक्तपद्मासनस्थिताम् ।  
 रक्तवस्त्रयुगां भव्यां रक्तताटङ्गमौलिकाम् ॥  
 सव्यभुजाभ्यामभयं शरं च दधतीं पुनः ।  
 अवसव्यदितये चापरक्तोत्पलधारिणीम् ॥  
 कुरुकुलाद्विगुहा॑ लस्यामारो॒ लिकमौलिकाम् ।  
 रक्तपद्मासनाधस्तात् राहुस्तस्यो॑ परि स्थितः ॥  
 कामदेवः सप्तनौको भावनौयोऽतिविहृतः ।  
 राहोरुपरि सप्तनौककामदेवस्थितासनाम् ।  
 वज्रपर्यङ्गिनौ॒ तत्र सर्वचिच्छकलावतीम् ॥  
 ध्यात्वा भगवतौ॒ सम्यक् सर्वालङ्गारभूषिताम् ।  
 समयमूर्तिं समासाद्य ज्ञानचक्रं समाहृयेत् ॥  
 भटित्याकारनिष्पन्नं ज्ञानचक्रं पुरःस्थितम् ।  
 जः हुँ वं होरित्या(नेना)कृष्ण प्रवेश्य बद्धा तोषयेत् ॥  
 समयमुद्राप्रयोगेण॑ 'सुखमार्गे॒ निवेशयेत् ।  
 पाणिभ्यामञ्जलिं कृत्वा मांसलौ नामितौ यदा ॥  
 दीर्घाभ्यां॑ तु कृता सूचिः॑ 'सूचिमध्ये त्वनामिके ।  
 लताभ्यां मध्यमौ श्लिष्टौ द्वावङ्गुष्ठावधोगतौ ॥  
 अनेन वन्धयेत् समयो(नया) ज्ञानचक्रं प्रवेशयेत् ।  
 ततोऽभिषेकं प्रार्थयेत् बुद्धानिति॑ पठन् कृतौ ॥

<sup>१</sup> AC निर्गतः ।

<sup>२</sup> AC ऊऽदिग्रहा० ।

<sup>३</sup> A मालो० ।

<sup>४</sup> AC रासमस्यो० ।

<sup>५</sup> AC सुख० ।

<sup>६</sup> AN ऊैनमितौ ।

<sup>७</sup> N दीपाभ्यां ।

<sup>८</sup> AC omit सूचि० ।

<sup>९</sup> The MSS add गाचां after this, which makes the metre faulty.

बोधिवज्रेण बुद्धानां यथा दत्तो महामहः ।  
 ममापि चाणनार्थाय खवज्राद्यं ददाहि मे ॥  
 ते ददन्ति महद्भूता राज्याभिषेकनामतः ।  
 पुष्पाभिषेकवत्याज्ञः पञ्चभिलोचनादिभिः ॥  
 अभिषेकं महावज्रं वैधातुकनमस्तुतम् ।  
 ददामि सर्वबुद्धानां चिगुद्धालयसम्भवम् ॥  
 बुद्धाभिषेकतस्ताराधर्मचूडामणिर्भवेत् ।  
 रक्तचित्प्रभाभाभिर्भास्यन्तौ जगच्चयम् ॥  
 प्राप्ताभिषेकरत्नस्तु सर्वसिद्धिं ग्रसाधयेत् ।  
 वर्षाङ्गं च दृढावेशात् यथोक्तविधिना पुरः ॥  
 चिसन्ध्यासु वल्लिं दत्त्वा भावनाक्रमपूर्वकः ।  
 ताराहृदयेनानेन जपेत् मन्त्रं समाहितः ॥

ॐ कुरुकुस्ते ह्रौः<sup>१</sup> हुँ स्वाहा । ततः पूर्वसेवामश्वर-  
 लक्ष्मं जप्त्वा पश्चात् कर्म समारभेत् ।

अंशेन वर्द्धते प्रज्ञा अपरांशेन वश्यक्त ।  
 अंशेनैव तृतीयेन विषाकथौ<sup>२</sup> भवेन्नरः ॥  
 सर्वस्य लोकस्य भवेत् स पूज्यः<sup>३</sup>  
 स्त्रौणां मदेनापि हि गर्वितानाम् ।  
 यथेच्छया<sup>४</sup> मन्त्रौ वरो विभुड्न्ते  
 अभ्यासयोगात् सुरसुन्दरीणाम् ॥

<sup>१</sup> A मह्या० C सह्या० ।

<sup>२</sup> AC भूम० ।

<sup>३</sup> A छौ० ।

<sup>४</sup> AC अछौ० ।

<sup>५</sup> AC ०क्ष्य० ।

<sup>६</sup> A सम्प्रटा० ।

<sup>७</sup> AC गर्भिणीनां ।

<sup>८</sup> NCB मन्त्रधर्मे० ।

हैःकारं मदनातपचनिहितं स्वीरणं भवेत् स्वावकं  
जिज्ञायां च तदेव बुद्धिजननं हन्मथ्यके चैव तत् ।  
दष्टानां परिभावितं विघ्नरं धर्माक्षरं स्वक्षरं  
ताराया हृदयं चिलोकविजयि ज्ञेयं कृपाशालिभिः ॥

कुरुक्षां विभाव्य स्वां तारोऽन्नां सरोरुहे ।  
साध्यमन्तर्गतं कृत्वा भावयेत् कामविह्वलाम् ॥  
ज्ञानसत्त्वाभपौयूधधारां तन्मूर्द्धि चिन्तयेत् ।  
पतन्त्रौमिति समाहं चिमन्यं भावयेत् कृतौ ॥  
क्रमाभ्यासात् क्षुद्रसिद्धिं साधयित्वा विचक्षणः ।  
साधयेच महासिद्धिं सर्वथा नाच संशयः ॥

॥ कल्पोक्ततारोऽवकुरुक्षासाधनं समाप्तम् ॥

172.

नमस्तारोऽवकुरुक्षायै ।  
यस्याः स्मरणमाचेण सदेवासुरमानुषाः ।  
ध्रुवं किङ्करतां यान्ति तां नमस्यामि तारिणीम् ॥

प्रथमं तावन्मन्त्रौ क्वचिं नमोऽनुकूले स्थाने स्वीजन-  
संसर्गादिरहिते सुखासौनः स्वहृदि प्रथमस्वरपरिणत-  
चन्द्रमण्डलोपरि सरश्मिकहौः कारबौजविनिर्गतरक्त-  
मयूखसमूहैर्जगद्वभासनपूर्वकं कुरुक्षपर्वतस्थितकुरु-

<sup>1</sup> N स्वभावो ॥

<sup>2</sup> Ab adds कल्पामायोक्ताक्रमाय before कुरु ॥

<sup>3</sup> Ba नमोहरेस्तुल्ये ॥

<sup>4</sup> Ab तेन ॥

<sup>5</sup> Bb सुखासनाऽ ॥

<sup>6</sup> Ab काशनिःसृतः ॥

<sup>7</sup> Ab omits क्षपर्वत ..... सचिन्त्य ॥

कुक्षां भगवतौं सञ्चोद्यानौय पुरतो गगनदेशे सञ्चिन्त्य  
हृदौजरश्मिनिर्मितविविधपुष्पधूपादिपूजाभिः पूजयेत् ।  
तदनु वन्दना पापदेशना पुण्यानुमोदना परिणामना  
चिशरणगमनं वोधिचित्तोत्पादपूर्वकम्—

रत्नवर्णं मे शरणं सर्वं प्रतिदिशाम्यघम् ।

अनुमोदे जगत्पुण्यं बुद्धबोधौ दधे मनः ॥

इति चिधा पठेत् । ततश्चतुर्ब्रह्मविहारभावनापूर्वकं  
सर्वधर्मशून्यतां विभाव्य तदधिष्ठानमन्तं पठेत्— ऊँ  
शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहम् । तदनु सकलं जगत्  
दुःखितं करुणयाऽवलम्ब्य स्वचित्तं बौजरूपमवलोक्य  
तत्परिणतं रक्तकुवलयोपरि प्रथमस्वरपरिणतचन्द्रस्थित-  
बौजरश्मिभिः पूर्ववत् जगद्वभास्यानन्ततथागतकोटीः  
सञ्चोद्यानौयान्तर्भावयेत् । तदुत्पलादिपरिणतां रक्तवर्णां  
रक्तपद्मचन्द्रासनां रक्तपद्मांशुकोत्तरौयां रक्तप्रभावलयां  
रक्तताटङ्किरौटिनौं चतुर्भुजां सर्वे अभयप्रदां द्वितौये  
समापूरितशरां वामे रत्नचापधरां द्वितौये रक्तोत्पल-  
धरां अभिताभतथागतमुकुटां<sup>१</sup> कुरुकुक्षपर्वतगुहास्थित-  
राहुमस्तकस्थितसपलौककामदेवोपरिस्थितां शङ्खार-  
रसान्वितप्रथमयौवनोपेतां कुरुकुक्षां भावयेत् । एवं  
समयसत्त्वं निष्पाद्य भट्टिति ज्ञानसत्त्वं पुरतः समानौय

<sup>१</sup> ANC Ba पुरो ।

<sup>२</sup> ANCA b गमन० ।

<sup>३</sup> Ab Ba o दन० ।

<sup>४</sup> Ba ताड० ।

<sup>५</sup> Ab o टिन० ।

<sup>६</sup> Ab o कुक्षा ।

<sup>७</sup> Ba रसोज्ज्वल०, Ab रसोज्ज्वन० ।

<sup>८</sup> AC omit एवं ... o भावयेत् ।

सम्पूज्य समयमुद्रया<sup>१</sup> सुखमार्गेण अन्तर्भावयेत् । तचेयं  
समयमुद्रा— सम्पुटाञ्जलेर्मध्यमास्त्रचिमथ्ये अनामिके  
प्रवेश्य मध्यमापृष्ठे लतादयं संस्थितं द्वावङ्गुष्ठावधः  
प्रवेश्योत्पलमुद्रा तदाकारा । तदनु—

बोधिवज्रेण बुद्धानां यथा इत्तो महामहः ।  
ममापि चाणनार्थाय खवज्ञाद्यं ददाहि मे ॥

इति प्रार्थ—

अभिषेकं महावज्रं चैधातुकनमस्तुतम् ।

ददामि सर्वबुद्धानां चिगुह्यालयसम्भवम् ॥

इति पठन्तौभिर्बुद्धान्नया लोचनादिभिरभिषेकं दीय-  
मानं ध्यायात् । मकुटे अमिताभो व्यवस्थितः । एवं  
भावनां कृत्वा जपं कुर्यात्, न द्रुतं न विलम्बितं नास्यष्टं  
न माचाहौनं असत्सङ्कल्पवर्जितम्— ॐ<sup>२</sup> कुरुकुले हौः हुँ  
स्वाहा । एवं चिसन्ध्यक्रमेण पिष्टकश्करादिवलिदान-  
पुरःसरं 'सादर' निरन्तरहृढावेशेन घण्मासान् भावयेत्,  
सिद्धिनिमित्तानि भवन्ति । तदनु प्रथमे मासे रोगाद्युप-  
(द्रव)शमं भवति, द्वितीयमासे भोजनं प्रणीतमयाचितम्,  
तृतीये नानाविधवस्वलाभः, चतुर्थे ताम्बूलं नानाविध-  
मनवरतं लभेत्, पञ्चमे विचित्ररूपादिगुणसमुदित-  
स्वौसङ्गमः, पछे मासे सदेवनागयक्षगन्धर्वकिन्नरादिदिव्य-

<sup>१</sup> Ab ० मुद्रा ।

<sup>२</sup> Ab तचेयं ।

<sup>३</sup> NCBa omit.

<sup>४</sup> AC झौं स्वाहा, N झौः झः स्वाहा ।

<sup>५</sup> ANCBa पिण्ठ० ।

<sup>६</sup> Ab omits सादर० ... ० मयाचितं ।

<sup>७</sup> AC सावर० ।

<sup>८</sup> ANCBa ० सङ्गः ।

स्वौसङ्गमः । प्रायेण भगवतौ भावयतः स्वौणमेवोपद्रवो  
भवति । तदेतानि मारकर्माणि परित्यज्य भावयतो  
भगवत्याः स्वप्ने साक्षात् वा प्रत्यादेशो भवति । खङ्गाञ्जनपाद-  
लेपान्तर्ज्ञानं रसरसायनखेचरभूचर पातालसिद्धिप्रमुखाः  
सिद्धौः साधयेत् । यदि प्रत्यादेशो न भवति तदा  
पूर्वोक्तमुद्रां बङ्गा पूजावलिदानादिपूर्वकं घण्मासान्ते  
पूर्णमास्यां सकलां राचिं जपेत् । ततो ज्वलति सिद्ध-  
श्च भवति । तथा मुद्रया ब्रह्मेन्द्ररुद्रनारायणप्रभृतयः  
समाकृष्टाः समागम्य किङ्करतामुपगम्य साधकाभिलिपितं  
सम्पादयन्ति । ततः प्रभृति जन्मजरामरणरहितः सिद्धो  
लोकधात्रून् गत्वा तथागतान् पश्यति, भूमि-  
धारण्यादिकं प्राप्नोति ।

॥ मुक्तकेन तारोङ्गवकुरुक्षां साधनं समाप्तम् ॥

173.

नमः कुरुकुक्षायै ।

आदौ मन्त्रौ सुखासनोपविष्टः स्वहङ्गौजरश्मिभिर्ग्रतो  
भगवतौ वुद्धबोधिसत्त्वांश्चानौय सम्पूज्य चिशरण-  
गमनादिकं कुर्यात् । ततः शून्यतामधिमुच्य मन्त्रेणा-

<sup>1</sup> Ab. ○ वेत् ।

<sup>2</sup> ○ इस○ only in Ab.

<sup>3</sup> ACBa omit ○ भूचर○ ।

<sup>4</sup> ANCBA ब्रह्मोपेन्द्र○

<sup>5</sup> ANCBA ○ घातुं ।

<sup>6</sup> Ab आर्थिताराकल्पकमेण कुरुकुक्षां ।

<sup>7</sup> A omits ○ गमन○ ।

धिष्ठाय अकारसम्भवचन्द्रमण्डले ताँ कारं रश्मिमालिनं  
विचिन्त्य तत्परिणतां कुरुकुक्षां भगवतौं पश्येत् रक्तां  
रक्ताष्टदलं पद्मस्त्रयासने वज्रपर्यङ्कनिषणां पद्मभुजां  
सव्यावसव्यप्रथमभुजाभ्यां चैलोक्यविजयमुद्राधरां दितीय-  
दक्षिणवामकराभ्यां अङ्गुशरक्तोत्पलधरां परिशिष्टभुजद्ये-  
नाकर्णपूरितधनुःशरां रक्ताम्बरधरां पञ्चतथागतमकुटिं  
साध्यस्य हृदि रक्तोत्पलवरटके चन्द्रमण्डले रक्तवर्णं ताँकारं  
विभाव्य वायुमण्डलारूढं तं हृद्यङ्गुशेन विष्णाऽनौय हृदये  
तस्योपविश्य रक्तोत्पलकलिकाशरेण साध्यं पुनः पुनः विश्यन्  
मन्त्रं जपेत् । तत्रायं मन्त्रः— उँ कुरुकुक्षे हौः अमुकं मे  
वशमानय हौः स्वाहा । ततस्तं विष्णुलं वशीभृतं पादयो-  
निष्पतितं दृष्ट्वा प्रेषयेत् । एवं शक्रमपि वशमानयति ।

॥ इति 'पद्मभुजकुरुकुक्षासाधनम् ॥

174.

नमः कुरुकुक्षायै ।

पूर्व[व]त् शून्यतापर्यन्तं विभाव्य रेफेण परिणतस्त्रये  
हौःकारं स्फारसंहारविग्रहं च ध्यात्वा भृतित तत्परि-  
णामतः कुरुकुक्षां भगवतौं अष्टभुजां रक्तवर्णां रक्ताष्ट-  
दलपद्मस्त्रये वज्रपर्यङ्कनिषणां क्लाटागार<sup>१०</sup> मध्यनिवासिनौं

<sup>१</sup> B अका० ।

<sup>२</sup> BAb omit रक्ताष्टदल० ।

<sup>३</sup> B omits.

<sup>४</sup> B अका० ।

<sup>५</sup> N क्रौः

<sup>६</sup> Ab omits पद्मभुज० ।

<sup>७</sup> Ba ०सूर्यमण्डले ।

<sup>८</sup> Ab स्फुरणसंहरण० ।

<sup>९</sup> NAb भृगिति ।

<sup>१०</sup> Ba ०मध्ये ।

प्रथमकरदयेन चैलोक्यविजयमुद्राधरां अवशिष्टदक्षिण-  
करैः अङ्गुशं आकर्णपूरितशरं वरदमुद्रां दधानां परि-  
शिष्टवामभुजैः पाशं चापं उत्पलं दधानां सकलालङ्कार-  
वतौ भावयेत् । पूर्वदले प्रसन्नतारां दक्षिणदले निष्पन्न-  
तारां पश्चिमदले जयतारां उत्तरदले कर्णतारां ऐशानदले  
चुन्दां आग्नेयदले अपराजितां नैर्व्यत्यदले प्रदीपतारां  
वायव्यदले गौरीतारां च ध्यायात् । एताश्च सर्वा रक्त-  
वर्णाः पञ्चतथागतमुकुटा वज्रपर्यङ्गनिषष्ठा दक्षिण-  
भुजाभ्यां वरदमुद्राऽकर्णपूरितशरधरा वामभुजाभ्यां  
उत्पलचापधराः । पूर्वद्वारे वज्रवेतालौ लम्बोदरां  
विकृतमुखौ रक्तवर्णां<sup>१</sup> अशोभ्यमुकुटां दक्षिणहस्ताभ्यां  
तर्जन्यङ्गुशधरां वामकराभ्यां वज्रघण्टापाशधराम्, दक्षिण-  
द्वारे अपराजितां पौत्रवर्णां रत्नसम्भवमुकुटां दक्षिण-  
हस्ताभ्यां दण्डाङ्गुशधरां वामहस्ताभ्यां घण्टापाशधराम्,  
पश्चिमद्वारे एकजटां कृष्णवर्णां ऊर्ध्वकेशां लम्बोदरां  
दन्तावष्टव्यौष्ठां अमिताभमुकुटां दक्षिणकराभ्यां वज्र-  
गान्धारौ<sup>२</sup> कनकश्यामां अमोघसिद्धिमुकुटां विकृतमुखौ  
लम्बोदरां दक्षिणभुजाभ्यां खड्गाङ्गुशधरां वामभुजाभ्यां  
घण्टापाशधरां चिन्तयेत् । एताश्चतस्र आलौढपदस्थाः ।  
तत्रेयं चैलोक्यविजयमुद्रा— तलौ प्रष्टलग्नौ, अनामिकाद्वयं  
ग्रन्थं कृत्वा कनिष्ठां मध्यमाङ्गुष्ठेनावष्टभ्य तर्जन्यौ

<sup>१</sup> A चून्द्रां ।<sup>२</sup> Ba वायव्ये ।<sup>३</sup> B oटिन्यः ।<sup>४</sup> A omits..<sup>५</sup> ACAb oगन्धा० ।<sup>६</sup> Ab खड्गाङ्गा०

अङ्गुशाकारेण सलौलं ललाटदेशे धारयेत् । भावनाखिन्नो  
मन्त्रं जपेत्, ॐ<sup>१</sup> कुरुक्षे ह्यैः स्वाहा । अयुतजापेन  
सर्वे जना वश्या भवन्ति, नियुतेन मन्त्रिणः, लक्ष्मण  
राजानः । उत्पलं दृतमध्वाकं अश्वत्यसमिधश्च जुह्यात्,  
इष्टं पदं प्राप्नोति । श्रीफलकाष्ठेनाग्निं प्रज्वाल्य दृत-  
मध्वाकानां श्रीफलानां लक्ष्मणं जुह्यात्, राज-  
मन्त्रिणो वश्या भवन्ति इति । उत्पलसहस्रं जुह्यात्,  
दृतप्रदौपसहस्रं देव्या अग्रतो निवेदयेत् । सर्वे राजानो  
वश्या भवन्तीति ।

॥ अष्टभुजकुरुक्षासाधनं समाप्तम् ।

। कृतिरियमिन्द्रभूतिपादानाम् ॥

175.

अथ मन्त्रौ स्त्रौपुरुषौ वशीकर्तुकामः शुक्लप्रतिपद-  
मारभ्य चिसन्ध्यमयुतमेकं प्रत्यहं जपेत् भगवतौमवलम्ब्य  
रक्तवस्त्रं परिधाय गाच्चं च प्रावृत्य । तचायं क्रमः—  
स्वहृदि रविस्थरक्तह्यैःकारजरक्ताष्टदलकमलं योनि-  
पर्थ्यन्तगतनालं विचिन्त्य तद्वलेष्टसु भ्रमरानष्टौ  
आ ई ऊ कृत्त लृ ऐ औ अः अः इत्यष्टस्वरपरिणतान्  
अतिहृष्टपुष्टकुड्रक्तवर्णाननुक्रमस्थितान् स्वनासिकापवन-

<sup>१</sup> ANC add ऽ after this.

<sup>२</sup> N चिदु० ।

<sup>३</sup> AC अश्वय०, Ba अश्वत्येन ।

<sup>४</sup> B omits.

<sup>५</sup> B जपेत् ।

<sup>६</sup> B omits अष्टभुज० ।

<sup>७</sup> A दलकमलानष्टौ० ।

<sup>८</sup> ANC omit.

<sup>९</sup> ANC अं अः ।

प्रेरितान् दद्वा स्वामनासिकाविवरेण निःस्त्वय साध्याया  
दक्षिणासिकाविवरप्रविष्टानां लूनविशीर्णतया अ इ उ  
क्त त्वं ए ओ अं इति हस्ता द्वस्वरपरिणतान् तान् ध्यात्वा  
आकर्णपूरितरक्तोत्पलकलिकाशरनिकरैः साध्यायाः  
किञ्चल्कं विद्वा तत्परिणतशरानादाय तद्वामनासिका-  
विवरेण निःस्त्वय योगी दक्षिणासिकया<sup>१</sup> तान् स्वहृदि  
प्रविष्टान् विचिन्तयेत् । पश्चादुत्पलनालेन गलके बद्धा  
योनिं च विद्वा अङ्कुशेन पौडियित्वा रश्मिज्वालया पर-  
वशीकृत्य च तामारुह्य सानन्दो मन्त्रं जपेत्— ऊँ कुरु-  
कुल्मे ह्वैः अमुकों मे वशमानय स्वाहा । सप्ताहात्  
सिध्यतीति ।

॥ भ्रमरौयोगकुरुकुल्मासाधनम् ॥

## 176.

प्रणम्य कुरुकुल्मकां मातरं सिद्धिदायिनौम् ।

उपदेशो लिख्यतेऽस्याः सर्वसिद्धिप्रदायकः ।

कुरुकुल्मायोगयुक्तो भावयेदुपदेशकम् ॥

हत्सूर्यरक्तोत्पलकिञ्चल्कस्थितह्वैःकारनिर्गतपाशाङ्कुशो-  
त्पलरूपैरंशुभिर्नासावामपुटेन निर्गत्य साध्यस्य दक्षिणपुटे  
प्रविश्य साध्यं ज्ञानदेहं रक्तवर्णं पाशेन गलके बद्धा  
अङ्कुशेन हृदि विद्वा नासापुटेन निश्चार्यं यँकार-  
परिणतवात्मण्डलारूढः, उत्पलेन हृदि भगे वाऽताज्ञा

<sup>१</sup> A ज्ञाया० ।

<sup>३</sup> B oकाया० ।

<sup>२</sup> ANC Ba साध्या० ।

<sup>४</sup> N पंका० ।

तमानौय वामपार्षे<sup>१</sup> उत्तानं संस्थाप्य रश्मीन् स्वहृदि  
ह्रौःकारेण<sup>२</sup> दक्षिणपुटेन प्रवेशयेत् । पश्चात् पुनः हृदौजो-  
त्थितरक्तोत्पलाकाररश्मिरेखाभ्यन्तरेणैव भूविवरमागम्य  
वामकर्णं संस्पृश्य मस्तकं वेष्टयित्वा दक्षिणकर्णविवरेण  
निर्गत्य तथा कलिकारश्मिरेखया आकर्णकष्टोत्पल-  
कलिकानालशरशुष्ठिरे प्रवेश्य किञ्चित् कलिकामुखं  
विकाश्य<sup>३</sup> साध्यस्य लिङ्गे भगे वा ग्रसनन्यायेन मुहुर्मुहुः  
वेधयेत् । बौजेनेति केचित् । शराधातप्रविष्टरश्मिना  
सर्वाङ्गे व्यासं सवन्तं विहृलं अशरणं पश्येत् । यदि  
उत्थितं ताडयेत् तदा स्वपादतले पतितं साध्यं विचिन्त्य  
पुनस्तथैव वेधमनुष्ठयेत् । यदा तु वेधनासमर्थो भवति  
तदा हृदौजरन्ध्रे साध्यमुत्थाप्य नाभिकमलोपरि उत्तानं  
कृत्वा वामपार्षस्यमस्तकं संस्थाप्य बौजरश्मिना तुषार-  
कणासमूहवत् सर्वाङ्गव्यासं विहृलीभूतं विचिन्त्य मन्त्र-  
मावर्तयेत्—ॐ<sup>४</sup> कुरुकुल्ले ह्रौः स्वाहा । स्वाधिष्ठान-  
क्रमोपदेशश्चायमन्योऽपि ।

॥ कुरुकुल्लोपदेशक्रमः ॥

<sup>१</sup> AN ०कारे ।

<sup>२</sup> AC ०वासशरश्ठिरे ।

<sup>३</sup> AC विहृलायास्य ।

<sup>४</sup> AC ०रश्मिनागतरन्ध्रे ।

177.

ॐ नमः कुरुकुक्षायै ।

प्रथमं सुखासनोपविष्टः कुरुकुस्तारुपं कृत्वा सकल-  
सत्त्वं वशं कर्तुमारभेत् । स्वहृदि स्त्र्यमण्डलं तस्योपरि  
रक्तवर्णताँकारं ततः पञ्च रश्मयो निःसृत्य तथागतान्  
सम्पूज्य रत्नचयं मे शरणमित्यादिना पापदेशनादिकं  
कृत्वा शून्यतां विभाव्य पश्चाद् रक्तोत्पलं तस्योपरि स्त्र्य-  
मण्डलं तस्योपरि रक्तताँकारं एतत् सर्वं परिणम्य  
कुरुकुस्ताभट्टारिकां रक्तवर्णां चतुर्भुजां दश्मिणभुजे शराभय-  
हस्तां वामे धनुरुत्पलधरां वज्रपर्यङ्गस्थितां रक्त-  
कञ्चुकोत्तरीयां आत्मानं भावयेत् । अधसि कामदेवं  
सपलौकं चिन्तयेत् । पश्चात् मन्त्रं जपेत् भावनान्वितः—  
ॐ कुरुकुस्ते [ह्लौः] स्वाहा ।

॥ कुरुकुस्तासाधनम् ॥

178.

‘हृचन्द्रमण्डले ह्लौःकारजं’ ह्लौःकाराक्रान्तमध्यं<sup>१</sup> रक्तोत्पलं  
थ्यात्वा तत्परिणतामार्यकुरुक्षां रक्तवर्णां रक्तपद्म-  
चन्द्रासनां रक्तप्रभामण्डलां रक्तविचिच्चवसनोत्तरीयां  
अभिताभमुकुटां चतुर्भुजां मूलभुजाभ्यां आकर्णकष्टरक्तो-  
त्पलकलिकाशरविराजितकुसुमं वाणचापधरां वामेन

<sup>१</sup> A omits सकल० ।<sup>२</sup> N स्वहृद० ।<sup>३</sup> Ab ○जातं ।<sup>४</sup> ANC मध्ये ।<sup>५</sup> Ab omits ○वाण०, ACBa ○वाम० ।

स कन्दविक चरकोत्पलधरां दक्षिणेन वरदां महा० शृङ्गार-  
रसो ज्ञवलां हृष्टा ज्ञानमत्त्वेनैकौकृत्य स्वशरौराहुणकिरणा-  
ङ्कुशाकष्टान् देवासुरगरुडकिन्नरमहोरगयक्षनरनारौशत-  
सहस्रादिगणान् प्रणतविग्रहानतिभक्तान् परवशान् दशसु  
दिक्षु पश्यन् ॐ कुरुकुम्बे ह्वैः स्वाहा इति मन्त्रं जपेत्  
लक्ष्मारभ्य यावत्पर्यन्तं भगवतौ साक्षात् [न] कुर्यात् ।

अथ कश्चित् वशीकर्तुकामः क्षतलक्ष्मजापो यथोक्तं योगं  
विधाय भक्तिप्रणतः सुरासुरादिमध्यवर्त्तिस्वदेहरश्म्यङ्कुशा-  
कष्टां साध्या० मयतः संस्थाप्य स्वहृदि पोडशदलरक्तोत्पलं  
तद्वृदि च विचिन्त्य पूर्ववत् आर्यवज्ञानङ्गोक्तक्रमेण  
भ्रमराङ्कुशभावनया तन्नामाक्षरं स्वहृदि मन्त्रेण गाढ-  
मा० क्रम्य । तथैव शरेण हृदि विष्णा महारागमूर्च्छितां च  
कोदण्डेन पादयोरुत्पलपाशेन च गले विष्णा समाकृष्य  
स्वपादयोर्निपात्य— पुरुषं चेदङ्कुशेन हृदि १० विन्धेत्, स्त्रियं  
चेत् धर्मोदये— ॐ कुरुकुम्बे अमुकं अमुकौं वा आकर्षय  
ह्वैः स्वाहेति मन्त्रं जपेत् । आकृष्टे तु "साध्ये तमेव मन्त्रं  
वशमानयेति विदर्भ्य जपेत् । शतजापेन सामान्येन नर-  
नारौ० गणो राजामात्यश्च वशो भवति, अयुतेन प्रजालोकः,

<sup>१</sup> Ab ० कन्द ।

<sup>२</sup> महा० omitted in ACBa.

<sup>३</sup> A संपश्येत् ।

<sup>४</sup> ANC जपन् ।

<sup>५</sup> Ab ० क्तं ।

<sup>६</sup> ANCBa साध्य० ।

<sup>७</sup> ANCAB तद्वति ।

<sup>८</sup> AC ० सनो० ।

<sup>९</sup> A समा० ।

<sup>१०</sup> AC विवन्धेत्, ABBA वन्धेत् ।

<sup>११</sup> Ba साध्य, AB साध्यायां ।

<sup>१२</sup> ANCBa ० गणा ।

लक्षणे राजा, सप्तलक्षणे सुरा<sup>१</sup> सुरकन्याश्च, कोव्या गरुडै-  
रावतादयो दिव्यपश्वः सामान्यपश्वं श्च, सादरं निरन्तर-  
दीर्घकालमनन्तजापेन चिभुवनमपि वशीकुर्यादिति ।

॥ 'आर्यश्रीमतौकुरुक्षासाधनम् ॥

179.

प्रथमं तावत् भावनादौ पञ्चगन्यानुलिप्ते पृथिवौ-  
प्रदेशे हृष्टचेता ब्रतौ समाहित उपविश्य मृदुविष्टरे ततः  
पश्चात् हृदि रेफपरिणतं स्त्र्यमण्डलं ज्वालामाला-  
करालिनं तस्य नाभौ रक्तहृष्टौःकारं विचिन्तयेत् । ततो  
हृष्टौःकारान्निःसृत्य मरौचिजालैर्दशदिशावस्थितं सत्त्वधातृ-  
नवभास्य श्रीकुरुक्षारूपेणावस्थाप्य पुनरागत्य तस्मिन्नेव  
प्रविष्टं मरौचिज्वालां विभावयेत् । ततः पश्चादाकाशे  
पुरतो द्विरष्टवर्षाकारां ज्वलतिप्रज्ञलोर्द्धमूर्द्धजां पञ्चकपाल-  
शिरोधरां शवारूढां मुण्डमालालङ्कृतहारां अर्द्धपर्यङ्क-  
नाश्चस्थां ईषद्वंश्चाकरालवद्नां ललज्जिह्वां चक्रीकुरुण्डल-  
कण्ठिकाकेयूरमेखलानूपुरकृतभूषणां व्याघ्रचर्मनिवसनां  
चलद्रक्तवर्तुलचापारोपितचिनेचां अमिताभनाथमुकुटौं  
चतुर्भुजां आकर्णपूरितरक्तोत्पलं कलिकाशरपूरितरक्त-  
कुसुमधनुर्द्धरां शेषदिभुजाभ्यां रक्तपुष्पवृत्ताङ्कुशरक्तोत्पल-  
धारिणौं विचिन्तयेत् । तस्या एव पूजार्थं स्वहत्सूर्य-

<sup>१</sup> AC ○ सुराच्च ।

<sup>२</sup> A omits सामान्यपश्व ।

<sup>३</sup> A श्यामादर० ।

<sup>४</sup> Ab omit आर्यश्रीमतौ० ।

<sup>५</sup> Ba ○ सब० ।

<sup>६</sup> AC पुरतोष्ट० Ba पुरतोरुष्ट० ।

<sup>७</sup> ANC Ba ○ वामारो० ।

<sup>८</sup> A omits ○ कलिका०...○ रक्तोत्पल० ।

मण्डलस्थहौः कारोङ्गवपञ्चोपचारपूजाभिः पुष्पधूपदीप-  
गन्धनैवेद्यादिभिः पूजयेत् । पूजयित्वा परमकारुणिको  
योगी भक्तिनम्बः कायादिना कायादिवन्दनया(ना)  
वन्दते । ततो यदकारि मया पापं कारितमनुमोदितं च  
तद् भगवत्याः प्रत्यक्षे देशयति । तदनु संसारसागरपतित-  
सत्त्वधातूङ्गरणरूपं वोधिचित्तं विभर्ति । ततश्चतुर्ब्रह्मविहारं  
भावयेत् । तदनु शून्यताभावना । तत्र चित्तमाचमधि-  
तिष्ठेदनेन मन्त्रेण,— ॐ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मको-  
ऽहम् । इति चित्ताधिष्ठानम् । तदनु आकाशदेशे रेफपरिणतं  
स्तुर्यमण्डलं ज्वालाकरालिनं विभावयेत् । तस्योपरि  
कृष्णहुँकारपरिणतं विश्ववज्रं प्राकारं पञ्चरवन्धनं च  
वज्रमयौ भूमिं विभावयेत् इति रक्षाचक्रम् । ततो मध्ये  
एकाराकृतिं<sup>१</sup> दिव्यं धर्मोदयज्ञानं शुक्लवर्णं विभावयेत् ।  
तन्मध्ये रक्तहौः कारोङ्गवरक्ताष्टदलं पञ्चकमलं तस्योपरि  
किञ्चल्के रेफपरिणतं रविं तदुपरि शरं पुनरपि तस्योपरि  
पूर्णेन्दुधवलं द्वाचिंशस्त्रक्षणात्मकं तदुपरि पुनरपि स्तुर्य-  
मण्डलं चतुरशीतिव्यञ्जनरूपं रक्तवर्णं तयोर्मध्ये  
रक्तहौः कारपरिणतरक्तोत्पलकलिकाशरैः<sup>२</sup> स्वचित्तप्रविष्टं  
विभावयेत् । पश्चात् चन्द्रस्तुर्यशरैरेकोभूतं द्रवमिवात्मानं  
पूर्ववत् कुरुक्षारूपं विभावयेत् । विभाव्य स्वहृदि<sup>३</sup> रेफेण

<sup>१</sup> AC भक्तिनमस्तारा० ।

<sup>२</sup> ANC Ba omit.

<sup>३</sup> ANC Ba ०मभ्यनु० ।

<sup>४</sup> ANC ०कृतं ।

<sup>५</sup> Ba omits ०पञ्च० ।

<sup>६</sup> A omits रविं...रक्तहौः कारपरिणतं and repeats इति  
रक्षाचक्रं ..... तस्योपरि from above. Ba also repeats  
the same.

<sup>७</sup> NBa ०शरै ।

<sup>८</sup> A हृदिस्त्रेण ।

स्त्र्यमण्डलं तन्नाभौ ह्यैःकारं पुनरपि भावयेत् । तदुद्भव-  
रश्मिभिराकृष्टामिताभ॑ नाथमानौय गुह्येतरपूजाभिः  
सम्पूज्य चाभिषेकं याचयेत् । तत्रेयं याचना, अभिषिञ्चतु-  
माममितनाथ इति । 'ततस्तेनामितनाथेन पञ्चामृत-  
पूर्णान् स्वहृदयात् स्फुरितान् पञ्चकलशान् विभावयेत् ।  
ततस्तैः पञ्चामृतपरिपूर्णकलशैरभिस्त्राप्यित्वा स्वहृदि-  
कलशान् प्रवेशयेत् । तत्र प्रवेश्य योगी शिरसि अमिता-  
भनाथं भावयेदिति चिसन्ध्यं विभाव्य मन्त्रं जपेत् । ततः  
मन्त्रः ॐ कुरुकुम्भे ह्यैः स्वाहा । रक्तचन्दनेन विशेषतो  
जापः । ॐ आः हुँ इति मुखाधिष्ठानं कार्यम् ।

अथ मन्त्रौ स्वौपुरुषौ वशीकर्तुकामः शुक्लप्रतिपद-  
मारभ्य चिसन्ध्यमयुतमेकं प्रतिदिनं भगवतौमूर्त्तिमवलस्य  
रक्तवस्त्रं परिधाय प्रावृत्य गाच्च च तदनु स्वहृदि-  
रविस्थ॑ स्वहृदवस्थितरक्तह्यैःकारपरिणतरक्तं मष्टदलकमलं  
योनिपर्यन्तगतनालं विभावयेत् । तद्देष्टुष्टु धमरान्  
अष्टान्तःस्वरपरिणतानतिहृष्टपुष्टकुञ्जरक्ताननुक्रमपरि-  
पठितान् स्वनासिकापवनप्रेरितानुहृष्टैः सव्येतरनासिका-  
विवरेण निःसृत्य साध्यस्य दक्षिणनासिकाविवरेण  
प्रविष्टान् सरभसमा<sup>10</sup> लूनविशीर्ण॑ तयाऽऽद्याष्टस्वरान्

<sup>1</sup> ANC Ba ०मित० ।

<sup>2</sup> AC मोच० ।

<sup>3</sup> AC ०मामिति० Ba मां नाथ० ।

<sup>4</sup> B omits ततस्तेना० .....प्रवेशयेत् । <sup>5</sup> AN omit स्वापयित्वा ।

<sup>6</sup> AC तदवस्थित, N स्वहृदवस्थितो, Ba स्व[हृ]विस्थ ।

<sup>7</sup> ANC Ba omit ०रक्त० ।

<sup>8</sup> N ०परिचित० ।

<sup>9</sup> Ba उद्दीश्य ।

<sup>10</sup> B ०लूय ।

<sup>11</sup> ANC Ba ०विस्तौर्ण० ।

किञ्चिद्रक्तान् पचयुतान् विचूप्येत् इति पश्येद् योगी ।  
 पश्चादाकर्णपूरितरक्तोत्पलकलिकाशरेण हृष्टमुष्टियुतो  
 मन्त्रौ किञ्चल्कं प्रतिवेधयेत् । ततस्ते भ्रमराः स्वसमयेन  
 चोदिता वामनासिकाविवरेण निःसृत्य एकैकं स्वरं  
 यहौत्वा योगिनो दक्षिणानासाविवरेण प्रविष्टा इति स्वहृदि  
 स्वपरज्ञानेनैकौभावं कुर्यात् । पश्चात् उत्पलेन गले बङ्घा  
 योनिमङ्गुशेन तु पौडितां शरजालैर्विचिन्त्य वशमानयेत् ।  
 अलातचक्रारुढां साध्यामानयेत् मन्त्ररूपेण साधकः—

सदानन्दो जपेन्मन्त्रं सोपदेशं सुनिर्णयः ।

ॐ कुरुक्ष्मे हौः अमुकौं मे वशमानय स्वाहा ।  
 समस्तं चैतदहर्विंशं कुर्यात् । ततः सा विह्वलौभृता  
 सतौँ आगच्छति मन्त्रचोदिता ।

मुक्तकेशी विवस्त्रा वा चानङ्गविवशतुरा ।

तां प्राप्य स्वेष्टयोगेन पूजयेद् बुद्धमण्डलम् ॥

विमुला सिद्धिर्न केनापि विहन्यते ।

॥ इति उद्दियानविनिर्गतकुरुक्षासाधनम्<sup>१०</sup> ॥

<sup>१</sup> AC विभाव०, Ba विभूष० ।

<sup>२</sup> Ba प्रविवेश्येत् ।

<sup>३</sup> A स्तं ।

<sup>४</sup> B नासिका० ।

<sup>५</sup> Ba ज्ञानमेकौ० ।

<sup>६</sup> ACBa कुरुठां ।

<sup>७</sup> AB साध्य० ।

<sup>८</sup> B omits.

<sup>९</sup> Ba ओडिं ।

<sup>१०</sup> B adds ऊँ सिद्धिः after Colophon.

180.

कुरुकुल्मां नमस्त्रयं वालानां बुद्धिवृद्धये ।

गुरुपादप्रसादेन कथ्यते भावनाक्रमः ॥

प्रथमं मन्त्रिणा सर्वसत्त्वानात्मानं च सर्वदुःखेभ्यो  
 विमोक्तुकामेन प्रभातसन्ध्यायामुत्थाय<sup>१</sup> मुखप्रक्षालनादिकं  
 कृत्वा मनोऽनुकूले स्थाने सुखासने चोपविश्य सर्वचिन्ता-  
 पराङ्गुखेन चित्त्वमन्तेण स्थानात्मयोगरक्षां कृत्वा स्वहृदये  
 शुभ्रशशाङ्कमण्डलं भावयेत् । तदुपरि निजबीजं स्फुरद्र-  
 शिमकं तैरश्मिर्धर्मधातौ भगवतौमात्राय पुरतः संस्थाप्य  
 नानाविधिविचित्रसुगन्धिपूजाभिः सम्पूज्य वन्दनादिकं  
 विधाय श्वमापयित्वा पुण्यं परिणाम्य प्रणिधानं विदधीत<sup>२</sup> ।  
 पश्चात् ॐ<sup>३</sup> श्रून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहमित्यनेन  
 मन्त्रेण श्रून्यतां विभाव्य चित्त्वेनाधिष्ठाय पुनरात्मान-  
 माकाशे<sup>४</sup> चित्तलिखितमिव प्रभास्वररूपं चिन्तयेत् । तद-  
 नन्तरं<sup>५</sup> स्वहृदये शुभ्रचन्द्रमण्डलं तदुपरि हौःकारबीज-  
 जनितेन्दीवरं तदुपरि अमृताङ्कमण्डलमूर्द्धस्थितबीजा-  
 धिष्ठितं स्फुरणसंहरणं कृत्वा चित्त्वमन्तेणात्मानं भगवतौ-  
 मक्षस्फूर्त्वोत्पलामृतकुण्डौं सव्यावसव्यपाणिभ्यां दधानां  
 चिनेचां पद्माङ्कप्रमुखैः सर्वतथागतैः वीणादिपोडशदेवौ-  
 भिरभिषिक्तां अमिताभविराजितनानापुष्पोपशेभितजटा-  
 मुकुटां शङ्खारादिरसोपेतां किञ्चित्सव्यपाणिपञ्चवस्थाक्ष-  
 स्त्रूचमालोकमानां श्वीराम्भोधिश्वेतवर्णाङ्गस्थाममृताङ्को-

<sup>१</sup> A प्रमुख० ।

<sup>२</sup> ACBa ०घेत् ।

<sup>३</sup> Ba omits.

<sup>४</sup> Ba चित्त० ।

<sup>५</sup> ABa omit.

परि सत्त्वपर्यङ्गासनस्थां कङ्गणकेयूरकुण्डलनूपुरमुक्ता-  
हारदिव्यवस्त्रादिविभूषितां नौलानलबद्धकेशौं पौयूष-  
वर्णवासुकिक्षतहारां रक्ततक्षककृतकर्णोग्रिकुण्डलां दूर्वा-  
श्यामकर्कोटककृतयज्ञोपवीतां शुक्रपद्मनागेन्द्रकृतहारां  
मृणालवर्णमहापद्मकृतनूपुरां पौतशङ्खपालकृतकङ्गणां  
धूमाभवल्कुलिककृतकेयूरां शुभ्रवर्णां सवदमृतविग्रहां  
करुणार्द्धचित्तां भावयेत् । तदनन्तरं स्वहृदये विधु-  
मण्डलोपरि पूर्वबौजं स्फुरद्रश्मिकं विभाव्य तद्रश्मिभिः  
सर्वसत्त्वान् भगवतौरूपं निष्पाद्यानौय ऊँ जः हुँ वँ होः  
इत्यनेन मन्त्रेण क्षीरोदकमिव एकलोलौकत्य स्वशरौरे  
प्रवेश्य पूर्वार्चितभगवतौं च चित्तेन शुक्ररक्तक्षणेन  
सन्तोष्य हृदौकत्य शिरःकण्ठहृदि मुद्रयेत् । तदनु हृदौज-  
स्फारितरश्मिभिः सुखावतौसहादिलोकधातुस्थानं अभित-  
नाथप्रमुखान् सर्वतथागतान् वीणादिषोडशदेवौसमन्वि-  
तान् पञ्चतथागतात्मकपञ्चामृतकर्पूरकुङ्गमकस्तूरिसुगन्ध-  
परिपूरितगृहीतकलशान् आनौयाभिषेकं गृह्णीयात्  
गाथा पाठपूर्वकम् । तत्रेयं गाथा—

‘बोधिवज्रेण बुद्धानां यथा दत्तो महामहः ।

ममापि चाणनार्थाय खवज्ञाद्यं ददाहि मे ॥

<sup>१</sup> A omits रक्ततक्षक०...कृतहारां ।

<sup>२</sup> N डोरां ।

<sup>३</sup> ACBa ०माभकु० ।

<sup>४</sup> A सूत्र० ।

<sup>५</sup> ABa ०गादि० ।

<sup>६</sup> A ०महादि० ।

<sup>७</sup> ANC गन्ध० ।

<sup>८</sup> A पठेत् पूर्वकं, Ba पठेत् ।

<sup>९</sup> Instead of this *Sloka* Ba reads बोधिवज्रेण बुद्धा-  
नाभित्यादिना ।

अभिषेकं महावज्रं चैधातुकनमस्तुतम् ।  
 गृह्णामि सर्वबुद्धानां चिगुद्धालयसम्भवम् ॥  
 यथा हि जातमाचेण स्नापिताः सर्वतथागताः ।  
 तथाहं स्नापयिष्यामि शुद्धं दिव्येन वारिणा ॥

अभिषिञ्चन्तु माममितनाथप्रमुखाः सर्वतथागता  
 वौणादिषोऽशदेवौसमन्विताः । ॐ सर्वतथागताभिषेक-  
 समयश्रिये<sup>१</sup> आः हुँ इत्येन तेऽप्यभिषिञ्च्य मुकुटे  
 प्रविष्टा अमिताभश्च शिरसि स्थितो नायकत्वेन—अभि-  
 षेकग्रहणम् । तदनु स्वनाभौ कमलस्थेन्दौ जर्जस्थितमभि-  
 वौजारूढं सान्तमिन्दुविन्दुनादचतुर्थस्वरयुतं अलिकालि-  
 स्फुरन्तं सुधामयं शुभं दीपात् प्रदीपमिव देदीप्यमानं  
 सुखद्वारेण निश्चार्यं सर्वमणिमन्त्रौषधीनां प्रभावं भट्टिति  
 गृहौत्वा नाभिद्वारेण नादे प्रवेशयेत् । पुनः पुनर्योगी  
 'स्वरूपस्मृतियुक्तः कुमारौकर्त्तिस्त्रूचेण नवगुणं कृत्वा  
 एकपञ्चाशत्सफटिकगुलिकयाऽस्त्रस्त्रूचं विधाय पञ्चञ्जीवेन(?)  
 वा मध्यमाङ्गुष्ठाभ्यां गृहौत्वा शान्तिके एकाधिकशतकेन  
 कोधाङ्गुष्ठाभ्यां चिसन्ध्यं चतुःसन्ध्यं वा चिरं विभाव्य  
 शानाकर्षणयोगतः तमेव मन्त्राक्षरं जपेत् । हठचित्तेन  
 निमग्नमानसः पूर्वसे वाकृतलक्षः प्रतिदिनायुतजापेन  
 सार्हमासद्वयेन कर्विर्भवति, विषनाशं कुरुते । मन्दपुण्योऽपि  
 चिसमलक्ष्यजापेन चिसमाभिमन्वितां कठिनौं हस्तं वा  
 चिसमाभिमन्वितं यस्य हस्ते मस्तके [वा] दीयते स मूर्खोऽपि

<sup>१</sup> ANC चिधा भिन्नं ।

<sup>२</sup> AC ० समश्रिये ।

<sup>३</sup> A स्य इन्द्रौ ।

<sup>४</sup> A खर० ।

<sup>५</sup> ACBa प्रम० ।

<sup>६</sup> AC ० शागं । ।

सन् कविर्भवति । पर्षदनभिभवनौयो वादी च भवति  
मञ्जुश्रीसमप्रभः । अश्रुतान्यपि सर्वशास्त्राणि चिन्तयति ।  
इदं वा मन्त्रं गुरुपदेशतो जपत्वं प्रज्ञादृढये— ऊँ कुरुकृष्णे  
हौः वद १ वद २ वाग्वादिनि स्वाहा । सप्ताक्षरमन्त्रोऽक्षरलक्ष्मा-  
जापेन होमाक्तविधानयुक्तचिमधुराक्तशुक्लपुष्पाशीति-  
सहस्रहोमेन नागकन्या॑मपि आकर्षयति, अप्रार्थितदिव्य-  
मानुषौ च लभते । नाश्रव्यं सिङ्गमेतत् । अचिन्त्यो भगवान्  
बुद्धः, बुद्धधर्मा अप्यचिन्त्याः॑, अचिन्त्या बुद्धसिङ्गव्यः,  
अचिन्त्यो हि मणिमन्त्रौषधीनां प्रभाव इति । पूर्ववत्  
कुमारौकर्त्तितस्त्रेण कृतपोषधतन्त्रवायेण(यः)॒ चित्तकरेण  
च पट्टं विधाय चिष्कालमयौकृत्य सुगन्धिपुष्पैरभ्यर्थ्यं  
साहङ्कारो मन्त्रो जपत्वो भैत्तचित्तेन । स्यानसिङ्गौद्वय-  
विचिकित्सालयसंशययुक्तस्यान्यचित्तस्य मन्दस्य दृथैवेत्याह  
सर्वविदितवचनात् । एते स्यानादयश्चित्तस्याशु निग्रहाय  
यन्तः परिवर्जनीयाः । दशाक्षरतारामन्त्रश्च जपत्वोऽनेन  
कुरुकृष्णयोगेन सर्वविद्वोपशान्तये सत्त्वानां वशाय  
ताराकुरुकृष्णयोरभेदात् ।

प्रज्ञाविधिः ।

गृहाभिधानपत्राणि शर्टौं यष्टिमधु तथा ।

ब्राह्मौ [च] मागधौं चैव सक्षौद्रां भक्षयेत् कृतौ ॥

अस्यायमुपदेशः— सप्ताक्षरमन्त्रेण सप्तवारानभिमन्त्र्य  
भैषज्यमस्तुतमयं निष्पाद्य आत्मानं भगवतौरूपमालम्ब्य

<sup>१</sup> A वद ।

<sup>२</sup> ABa वाखा० ।

<sup>३</sup> Ba मन्त्रा० ।

<sup>४</sup> A नागाङ्काना N नागाङ्काना ।

<sup>५</sup> AC ऋचिन्त्या, Ba ऋचिन्त्या ।

<sup>६</sup> AC ऋविष्वप्र० ।

<sup>७</sup> A भयद्वृतिः ।

पटादिगतां भगवतीमवतार्याभ्यर्च्च कल्ये भक्षयेत् ।  
शयनकाले च पोटुलिकां कृत्वा मुखे प्रक्षिप्य सुष्यात् ।  
एतेन महाप्राज्ञो भवति । ॐ कुरुकुस्ते स्वाहेति—  
प्रज्ञातन्त्रविधिः ।

दृतं तगरमूलं च चक्राङ्कितं तथैव च ।  
दंष्ट्राघातप्रलेपेन पानेन च हरेद् विषम् ॥

विषतन्त्रम् ।

पूर्वोदितचिह्नबौजरक्तवर्णपरिणतां भगवतौ करुणार्द-  
चित्तपर्यन्तां विभाव्य स्वहृदि रक्तचन्द्रोपरि पट्कोणचक्रस्यं  
ॐ कुरुकुस्ते स्वाहेति सप्तबौजसफुरद्रश्मिभिर्भगवतौ  
ज्ञानसत्त्वरूपामानौय सुखदारेण पूर्वोक्तमन्त्रेण पूर्ववत्  
प्रवेश्य एकलोलौकृत्य सर्वं चित्तचादिकं कृत्वा हृदौ-  
जरश्मिभिराकृष्टां साध्यामक्षस्त्रवपाशेन बञ्चाऽनौय पाद-  
तले निपात्य मुक्तकेशां विहृलां मृतामिव हृष्टा तेनैवाक्ष-  
स्त्रवपाशेन कृताङ्कुशेन महासुखदारेण अवधूतौरन्ध्रेण  
साध्यस्य भगदारेण विज्ञानमालघ्य रक्तचन्दनेन <sup>१०</sup>प्रवालेन  
वा पड़िंशतिगुणाक्षस्त्रवेणानामिकाङ्गुष्ठगृहीतेन संरक्त-  
चित्तेन सप्ताक्षरमन्त्रं जपेत् । पूर्ववत् रक्तहौःकारं पुनः  
कमलकिञ्चल्कं <sup>११</sup>कर्णिके द्रष्टव्यम् ।

वश्यविधिः ।

<sup>१</sup> AC योङ्ग० ।

<sup>२</sup> A omits.

<sup>३</sup> AC सङ्गाश० ।

<sup>४</sup> AC Ba oस्फरणार० ।

<sup>५</sup> Ba मुख० ।

<sup>६</sup> AC add विहृलं गलां ।

<sup>७</sup> AC सूचेण ।

<sup>८</sup> AC add अचास्त्रवपाशेन ।

<sup>९</sup> AC गुड० ।

<sup>१०</sup> A वा प्रवा०, N वा नवा०

<sup>११</sup> Ba oल्के ।

पुनरपि प्रमदां वशीकर्तुका<sup>१</sup> मेनाशोकाद्यां अशोक-  
दृष्टत्वे गत्वा रक्ताम्बरं परिधाय एकाग्रचित्तेन अतीवो-  
त्कण्ठिताशयो भूत्वा कुरुक्षायोगं विधाय मदनफलं  
भक्षयित्वा कार्मचिका(<sup>२</sup>)रसेन तिलकं [परिधाय]  
‘वश्यानुरक्तचित्तेन मन्त्रं जपत्यम् । तचायं मन्त्रः—<sup>३</sup>  
‘हौः अमुकौ’ मे ‘वशमानय स्वाहा । सप्ताक्षरमन्त्रेण वा  
स्वाहान्तेन वा नाम<sup>४</sup> प्रविदर्थ्य मन्त्रं जपेत् । देवतान्  
वशं करोति किं पुनः द्विमानवान् । महाकालोऽपि वशी-  
क्षतो हारीत्या महाथद्विग्या अनेन कुरुक्षामन्त्रेणेति—

वश्यविधिः ।

जारौ चण्डालिका चैव स्तेहमस्त्रौ स्वशुक्रकम् ।

मृताश्वीदरकौटाश्व वश्यं कुर्वन्ति भक्षणे ॥

मृतस्य नेत्रं हृदयं च लोलं

<sup>१०</sup> ललाटमांसं च तथैव नासिकाम्<sup>५</sup> ।

संगृह्य पिष्ठा च विपच्य तैले

पुष्टे<sup>६</sup> च ऋक्षे वशकं जनस्य ॥

वश्यतन्त्रविधिः ।

अुँ कुरुक्षे सर्वदुष्टान् नाशय नाशय कौलय कौलय  
भज्जय भज्जय मर्दय मर्दय ध्वंसय ध्वंसय अपसारय अप-  
सारय अभिमतं मे कुरु शान्तिं मे कुरु पुष्टिं मे कुरु सर्व-

<sup>१</sup> Ba ○ मेनमष्ट० ।

<sup>२</sup> Ba ○ कलह० ।

<sup>३</sup> ACBa किरकं ।

<sup>४</sup> ANC वन्द्या० ।

<sup>५</sup> ANC झौ० ।

<sup>६</sup> N ○ कौ० ।

<sup>७</sup> N वशीभवतु ।

<sup>८</sup> AN omit.

<sup>९</sup> AC ○ मस्ते० ।

<sup>१०</sup> N मांसं only.

<sup>११</sup> A ○ नासच० ।

<sup>१२</sup> AC पुष्टे० ।

सत्त्वान् वश्यान् मे कुरु स्वाहा ॐ ह्रौँ श्रौँ हुँ हँ हाँ  
हाः ॑ अनेन मन्त्रेण वाव्यग्निमण्डलोपरि ॒ मण्डलस्थपद्म-  
भाजने भक्तादिकममृतमयं पारदसद्वशं दृष्ट्वा चक्षुरेणाधि-  
ष्टाय भगवत्यै सर्वभूतेभ्यो दौयते । ॐ मुरित्यनेन सर्व-  
पूजादिकं विसर्जयेत् । एतेन महाविघ्नशान्तिर्भवति ।

वलिविधिः ।

अथ होमकुण्डविधिं वश्ये—

शान्तिके शान्तचित्तेन पुष्टिके पुष्टिचेतसा ।  
वश्ये चोल्कण्ठचित्तेन उद्विग्नेन तु मारणे ॥  
शान्तिके मण्डलाकारं वाव्याकारं तु पौष्टिके ।  
वश्ये चार्द्वचन्द्राख्यं खधातुरिव मारणे ॥  
हस्तायामं भवेच्छान्तौ द्विहस्तौ पौष्टिके ततः ।  
यथा वश्ये तथाऽङ्कष्टौ मारणे विंशत्यज्ञुलम् ॥  
हस्तार्द्वं च भवेच्छान्तौ हस्तमाचं तु पौष्टिके ।  
द्विपञ्च मारणेऽङ्गुष्ठं यथाऽङ्कष्टौ ॥ तु वश्यके ॥  
प्रति॑ पत्सु शान्तिकं होमं पौर्णमास्यां तु पौष्टिकम् ।  
अभिचारं चतुर्द्वश्यां अष्टम्यां वश्यकर्मणि ॥

इति । अपरे—

ततस्तु [वि]लिखेत् मन्त्रं होमकुण्डं प्रमाणतः ।  
शान्तिकं वर्तुलं कार्यं हस्तमाचं तु स्फृत्येत् ॥

<sup>१</sup> N क्रौँ ।

<sup>२</sup> A omits.

<sup>३</sup> NC हैँ ।

<sup>४</sup> N हाः ।

<sup>५</sup> A ह्रोः ।

<sup>६</sup> N त्रिमण्डल० ।

<sup>७</sup> ANC Ba ० चक्ष० ।

<sup>८</sup> अथ...वच्ये only in Ba.

<sup>९</sup> Ba मण्डा० ।

<sup>१०</sup> ACBa ० यासं ।

<sup>११</sup> AC तथा वश्यं, NBa तथा वश्ये ।

<sup>१२</sup> AC ० पच्च०, Ba ० पच्चे ।

<sup>१३</sup> AC ० कुण्डल० ।

अर्द्धहस्तं खनेद् भूमौ श्वेतरङ्गं तु दापयेत् ।  
 पार्श्वयोस्तु समालिख्य चक्राकारं समन्ततः ॥  
 पौष्टिकं तु दिहस्तकं एकहस्तं ततः खनेत् ।  
 चतुरसं समं तेन लेख्यं च पौत्रैरिकैः ॥  
 अभिचारकं चिकोणं तु विंशत्यज्ञुलविस्तरम् ।  
 खनित्वा विंशत्यर्द्धं च ज्वालामालाकुलं लिखेत् ।  
 अर्द्धचन्द्रं समालेख्यं वश्याकर्षण्योस्तथा ।  
 होमकुण्डं समुद्दिष्टं दिशो भागं विनिर्दिशेत् ॥  
 उत्तराभिमुखो भूत्वा मन्त्रौ शान्तिकमारभेत् ।  
 पौष्टिकं तु सदा 'पूर्वे' अभिचारं तु दक्षिणे ॥  
 पश्चिमे तु सदा प्रोक्तं आकर्षोचाटनादिकम् ।  
 अभिचारं सदा कृष्णं पञ्चरङ्गेन वश्ययोः ॥  
 तिलतण्डुलक्ष्मीरेण दृतेन मधुना सह ।  
 पञ्चामृतेन(त) युक्तेन शान्तिकं पौष्टिकं मतम् ॥  
 समिधानि च सर्वाणि क्षीरवक्षसुगन्धयोः ।  
 भक्ष्यं नानाविधं दद्यात् बलिं वा सार्वभौतिकम् ॥  
 शान्तिकं शरत्काले तु हेमन्ते पौष्टिकं तथा ।  
 ग्रीष्मेऽभिचारकर्माणि कुर्यात् सर्वाणि साधकः ॥  
 प्रदोषे शान्तिकं प्रोक्तं प्रत्यूषे पौष्टिकं तथा ।  
 मध्याह्ने अर्द्धरात्रे वा प्रकुर्यादभिचारकम् ॥  
 न हि होमकर्मणः सङ्ख्यां ये चैव वदन्ति च ।  
 ते आचार्या महाशाना बुद्धशासनसमताः ॥

<sup>१</sup> AC ऊर्ढः ।

<sup>२</sup> AC ०हस्ते, Ba ०हस्ते ।

<sup>३</sup> ANC समन्ते च ।

<sup>४</sup> Ba ०शत्य ॥

<sup>५</sup> Ba ०णस्तः ।

<sup>६</sup> AC पूर्वे ।

<sup>७</sup> ANC ०मेन ।

<sup>८</sup> ACBa झुलिं ।

<sup>९</sup> Ba नाहं ।

रागचेतसस्त्वन्ये [च] द्वे<sup>१</sup>यिणः परदूषकाः ।  
 गर्विता मोहयुक्तास्ते वर्जिता बुद्धशसने ॥  
 इति होमकुण्डविधिः ।

अन्यथा कालदृष्टो यस्तु कामेन<sup>२</sup> गुरुपदेशतः कालं  
 ज्ञात्वा आत्मानं शेषं नागरूपं ध्यात्वा सितवर्णं स्वहृदृष्ट-  
 दलकमलोपरि प्रज्ञामण्डलस्थप्रज्ञावौजं महासुखामृतं  
 पिबन्तं चक्षुभ्यां<sup>३</sup> निश्चार्यं साध्यं शिरश्चक्षुर्मुखहस्तगुह्य-  
 पादपर्यन्तं लब्धन्तं एकाग्रहठचित्तेन ध्यातव्यम् । नोचेऽद्वा  
 पोषधयुक्तां अनामिकां पूर्वोक्तमण्डलवौजस्यां सुसाध्वी-  
 कृत्य वौजयुक्तेन घण्टाधः स्पृशेत् । लगुडं दत्त्वा तर्जनिकया  
 वा जीवस्थया वस्त्रेणाच्छाद्य नोचेदनाहतेन पूर्वोक्तस्थानेषु  
 स्पृशेत् । पूर्वपोषधं दातव्यं नोचेत् शशिमण्डलस्यं लब्धन्तं  
 ध्यातव्यम् । सुरघोषटङ्कनं मधुना पानं दातव्यम् । अङ्ग-  
 न्यासं हस्तेन सदा कर्त्तव्यम् । चितत्त्वेन दृष्टं मोक्षितव्यं  
 रहतेनोत्तिष्ठेन सन्देहः । पुनः फणीन्द्रेण गले बङ्गा दृष्टं  
 चच्चुपौडितं खं नौयमानं खगेन्द्रेण खं प्रविष्टं निर्विधं  
 भवेत् । अपक्षरत् सतारकाच्चन्द्रादधो ध्यातं जलाविल-  
 कपालिकमिव वृत्य(न्ती)निर्विधं भवति नान्यथा । दृष्टं  
 गोविन्दमिव दृष्टं सुप्रसन्नतभोगोपरि क्षीरामभोधिपयः-  
 स्त्रातं निर्विधं भवति नान्यथा ।

<sup>१</sup> A सिद्धैः ।

<sup>२</sup> Ba omits the concluding portion from here.

<sup>३</sup> AC कामेन ।

<sup>४</sup> A ०राम० ।

<sup>५</sup> AC ०द्वे च० ।

<sup>६</sup> N ०द्वाषोपध० ।

<sup>७</sup> A ०ध्वाच्छाद्य, N ०ध्वाकृत्य ।

<sup>८</sup> AN सुवधोषटङ्कन० ।

<sup>९</sup> A वङ्ग० ।

अस्तातौतं च शान्तं स्तोभनं कुरुते परम् ।  
 शुक्रं विषहरं ज्ञेयं पौतं स्तम्भकरं पुनः ॥  
 [ संक्रामणं च रक्तेन ] कृष्णेन चालनं मतम् ।  
 चतुर्भुजं यथायोगं चतुर्वैज्ञासमन्वितम् ।  
 स्तम्भनोचाटनं न्यासं स्तोभनं कुरुते भ्रुवम् ॥

परस्तम्भमेरुः प्रयोक्तव्यः किन्तु स्तोभनं चालनं कर्तव्य-  
 मानान्वितं प्रणिधानं यो रुणद्वि स्वहस्ताभ्यां मुखाङ्गि-  
 कर्णनासिकां स गुरुपदेशतो हंसोच्चारणेन विषं हन्ति ।  
 मुष्ठा विषमाकृष्टं संक्रामयेन सन्देहः । स्वविरेचकयोगत-  
 स्तत्त्वं व्योषभक्षणाद् विषं नश्यति । समुद्रजसौवीरं पान-  
 योगाच्च विषं हन्ति । चक्राङ्गितं श्रेतफणिनं पुनर्नरै-  
 र्निःशङ्कं ध्रियते (फणी) —

गुहो सिहो<sup>१</sup> चन्द्रो सुजो एक येसां<sup>२</sup> सापुड ।  
 'रुठेल्ल काल'<sup>३</sup> कि करइ सो बापुड <sup>१०</sup> ॥

॥ शुक्रकुरुक्षासाधनं समाप्तम् ॥

<sup>१</sup> A तौरं ।

<sup>२</sup> N भूंतं ।

<sup>३</sup> AC ० माला ।

<sup>४</sup> A पुनर्वै ।

<sup>५</sup> AC ध्रिय० ।

<sup>६</sup> N मिहो ।

<sup>७</sup> C एकद्यांसां ।

<sup>८</sup> AC पुठेल ।

<sup>९</sup> C कालि ।

<sup>१०</sup> क्राया —

गुहः सिंहचन्द्रः दूर्य एको वेषां सर्पः ( ? सम्माप्तः ) ।  
 रुठः कालः किं करोति स वराकः ॥

181.

नमः कुरुकुस्त्रायै ।

अलिलुलितविकाशमोजसङ्काशनेचा-  
 मभिनववनलक्ष्मौहारिसर्वाङ्गंशेभाम् ।  
 स्फुटवलयचापस्फूर्जदिष्टाङ्कुशाङ्कां  
 प्रणमत कुरुकुस्त्रां कामसर्पापहन्त्रौम् ॥

प्रथमं तावत् भावनादौ पञ्चगन्धोपलिसे विजने पृथिवी-  
 प्रदेशे हृष्टचेता ब्रतौ मृदुविष्टरे चोपविश्य ततः पश्चात्  
 हृदि रक्तरेफेण स्थूर्यमण्डलं ज्वालामालाकरालिनं ततः  
 स्वहृद्याद्यस्वरेण चन्द्रमण्डलं ततः सपरं बौजमधो वह्नि-  
 विभूषितं चतुर्थस्वरभेदितं ततो बौजान्निःसृत्य मरौचि-  
 जालैर्दशदिक्स्थितान् सर्वलोकधातृनवभास्य श्रीकुरु-  
 कुस्त्रारूपेणावस्थाप्य पुनरागत्य तस्मिन्नेव बौजे प्रविष्टान्  
 मरौचिजालान् विभावयेत् । ततः पश्चादाकाशदेशे पुरतः  
 दिरष्टवर्षाकारां ज्वलितपिङ्गोर्द्धमूर्जजां पञ्चकपालशिरो-  
 धरां तार्श्यासनां वज्रपर्यङ्कनिषणां शुक्लप्रभामण्डलान्वितां  
 पद्भुजां सव्यावसव्यप्रथमकराभ्यां चैलोक्यविजयमुद्रा-  
 धरां द्वितीयवामदक्षिणकराभ्यामभयसितं कुन्दकलिका-  
 धरां परिशिष्टभुजदयेनाक्षस्त्रवकमण्डलुधरां सशृङ्गाररसं  
 विभ्रतौं कनकवलयपूरितवाहुलतिकां नवयौवनगर्वितां  
 सितवस्त्रपरिधानां शुक्लकच्चुकोत्तरौयां सर्वाभरणभूषितां  
 पञ्चतथागतमुकुटां हृदि सितोत्पलवरटके चन्द्रमण्डले  
 तद्वौजं विन्यस्य विभाव्य च एवमहङ्कारं कुर्यात् अहमेव

¹ AC ० विस्तरोप० ।

² AC ० कुरुड० ।

³ AC इङ्कार० ।

⁴ A महाकारं ।

कुरुकुल्ला भट्टारिकेति । ततः स्वहृदि आदिस्वरसम्भूतचन्द्र-  
मण्डलस्थमष्टमं बौजं तस्योङ्गवपञ्चोपचारपूजान्वितो  
नानाविधिदेवौः पूजाभ्रजालविसरैः पूजयेदिति पूजा,  
पूजयित्वा परमकारुणिको योगी भक्तिनम्बः कायवाक्-  
चित्तेन वन्दयेदिति वन्दना, वन्दयित्वा च पापदेशना-  
पुण्यानुमोदनादिकं कुरुते । यत् कृतं मया पापकं कर्म  
कारितमनुमोदितं तदद्य<sup>१</sup> भगवत्याः प्रत्यक्षतो देशितं  
सर्वमिति । तदनु बोधिचित्तं विभर्ति । भवसागरे पतितान्  
सत्त्वान् तेषामुद्वरणं कर्तुं चित्तवज्रं श्रेष्ठं करोम्यहं इति  
बोधिचित्तोत्पादः । ततः पश्चात् चतुर्ब्रह्मविहारान् तान्  
भावयेत् । तदनु सर्वभावान् विचार्यं प्राकृतकायपरि-  
त्यागाय स्वभावशुद्धमन्त्वमामुखौकुर्वन् शून्यतां चैलोक्या-  
त्मिकां विभाव्य मन्त्रेणानेन स्वचित्तमधितिष्ठेत्—ॐ  
शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहम् । पश्चात् पूर्वाहितप्रणि-  
धानवल्लात् सत्त्वार्थमभिवौश्वमाणो मन्त्रौ दिव्यकाय-  
मुत्पादयेत् । मन्त्रन्यासक्रमेण दिव्यकायस्त्वचना । तदन्वा-  
काशदेशेऽष्टमं बौजं तेन निष्पन्नं पुण्डरौकं विकसितं  
तस्योपर्यष्टमं बौजमङ्गेन्दुबिन्दुभूषितमधः षष्ठ्यस्वरमेदितं  
तत्परिणामं विश्ववज्रं तेन वज्रमयौ भूमिं वज्रवितानं  
वजप्राकारं च चिन्तयेत् । ततो मध्ये एकाराकृति दिव्यं  
धर्मोदयज्ञानं शुक्रं विभावयेत् । तन्मध्ये शुक्रमष्टमं बौज-  
मधा वह्निविभूषितं मूर्ढनि चतुर्थस्वरमेदितं सविसर्गं

<sup>१</sup> AC omit. पुण्यानुमोदनाऽ ।

<sup>२</sup> A तदया, C तदये ।

<sup>३</sup> AC omit.

<sup>४</sup> N ऽक्षमं, C ऽब्द्युमं ।

<sup>५</sup> N ऽपर्यन्तः ।

<sup>६</sup> AC omit.

<sup>७</sup> AN ऽमध्ये ।

तस्योद्ग्रवशुक्लाष्टदलकमलं तस्योपरि किञ्चल्के सप्तमं बीजं  
 तस्योद्ग्रवं स्त्र्यं तस्योपर्याद्यस्वरसभूतं चन्द्रस्त्र्यं अशीत्यनु-  
 व्यञ्जनैर्व्यञ्जितं चन्द्रमादर्शात्मकं द्वाचिंशस्त्रणविभू-  
 षितं अनयोर्मधे शुक्लतद्वैजपरिणतशुक्लोत्पलकलिकायां  
 स्वचित्तं प्रविष्टं चिन्तयेत् । पश्चात् चन्द्रासनरवौन्दुचित्तै-  
 रेकौभूतं द्रवमिवात्मानं विभाव्य ततः पूर्वमुक्तकुरुकुम्भा-  
 रूपमात्मानं विभावयेत् । ततो विभाव्य स्वहृदि रेफेण  
 स्त्र्यं विभाव्य तन्नाभौ बीजं पुनरपि भावयेत् । तदुद्ग्रव-  
 रश्मिभिराकृष्टामिताभनाथमानौय गुह्येतराभिः पूजाभिः  
 तं सम्पूज्य चाभिषेकं याचयेत् । तचैषा याचना, अभि-  
 षिच्चन्तु माममिताभनाथ इति । ततस्तेनामिताभनाथेन  
 पञ्चामृतपूर्णान् स्वहृदयात् स्फारितान् कलशान्  
 विभावयेत् । ततस्तैः पञ्चामृतपूर्णकलशैः संस्नापयेद् भग-  
 वन्नमिति । ततस्तान् कलशान् स्वहृदि प्रविष्टान् चिन्तयेत् ।  
 ततो विन्यस्य मूर्ध्गमिताभनाथं चिन्तयेदिति । तत-  
 स्त्रिसन्ध्यं भावनां विभाव्य न्यासं कृत्वा मन्त्रं जपेत् । न्यास-  
 मन्त्रस्योद्गारः— घषस्य तृतीयबीजमर्ङेन्दुविन्दुभूषितमधः  
 पञ्चस्वरभेदितं स्तनादूर्ध्वं शिखरभागपर्यन्तं न्यसेत्, शुक्ल-  
 माद्यस्वरसभूतमर्ङेन्दुविभूषितं न्यसेत् कण्ठे, रक्तं तृतीयस्य  
 तृतीयं बीजमर्ङेन्दुविभूषितं अधो वह्निभूषितं चतुर्थ-  
 स्वरभेदितं न्यसेत् नाभ्यधोवस्तिपर्यन्तं, पौतं प्रथमस्य  
 द्वितीयं बीजमर्ङेन्दुविभूषितं न्यसेत् पाददयं पर्यन्तं, हरितं  
 पृथिव्यसेजोवायुराकाशश्च पञ्चमं क्षिँ जँ खँ गँ स्कँ सँ जः हुँ  
 वँ होः खँ रँ शिरसि च हृदये मूर्द्धि नाभौ च कण्ठे कृत्वा

न्यासं हरति विषं कालकूटादिसम्भवम् । अथातो मूल-  
मन्त्रस्योद्भारः— आदौ वर्णेश्वरं दत्ता ततः पञ्चमस्य  
पञ्चमम्, सप्तमस्य पञ्चमं चान्ते तदिन्दुदयभूषितम्, ततः  
प्रथमस्य प्रथमं बौजं पञ्चमस्वरभेदितम्, पष्ठस्य द्वितीयं  
बौजं पञ्चमस्वरभेदितम्, पुनः प्रथमस्य प्रथमं बौजं पञ्चम-  
स्वरभेदितम्, पष्ठस्य द्वितीयं बौजं [पुनः पष्ठस्य द्वितीयं बौजं]  
तत् प्रथ[मैकादशे]न विभूषितम्, सप्तमस्य चतुर्थं बौजं  
अधो वह्निविभूषितं मूर्डि चतुर्थस्वरभेदितं कृत्वा अन्ते  
सविसर्गकम्—

नमश्चान्ते पुनर्दत्त्वा वौषडनं तु योजयेत् ।

स्वाहा चैव पुनश्चान्ते एवं सर्वच कारयेत् ॥

एतैः पञ्चदशभिबौं जैर्मन्त्रमक्षरसङ्ख्यया ।

जपेष्टक्षं होमयेदशांशकेन कुसुमादिकाः ॥

सव्ये प्राणप्रवेशेन सरविशशि गतैर्वन्धनम् ।

सव्ये वामे च कृत्वा प्राणवन्धं कुर्याद् जापं सदा मन्त्रौ ॥

स्फटिकमुक्ताफलेनाक्षमूत्रकेणाष्टोत्तरशतेन गुलिकाः  
स्त्रैर्ग्रन्थयेत् । प्राणनिर्गमकाले न चालयेद् गुलिकाम्—

प्राणवेशे जपेन्मन्त्रं यदौच्छेत् सिद्धिमात्मनः ।

ॐ शः कुरुक्षे ह्रौः नमो वौषट् स्वाहा— देव्या  
हृदयमन्त्रः । ॐ श्रेते हुँ फट् शिरः, ॐ श्रेतजटिनि,  
स्वाहा शिखा, ॐ रत्नामिताभपद्मः [सम्भवायेति कवचम्  
ॐ (चक्षु)समन्तचक्षुविशेषोधने स्वाहा नेत्रम्, ॐ भयनाशनि

<sup>1</sup> AC repeat.

<sup>2</sup> AC repeat पष्ठस्य.....भेदितम् ।

<sup>3</sup> AC ०षट् ।

<sup>4</sup> AC ०न्त्राक्षर० ।

<sup>5</sup> A गतं व० ।

<sup>6</sup> C ०न्दन० ।

<sup>7</sup> AC स्त्रैं य० ।

<sup>8</sup> A ०कु० ।

चासनि<sup>१</sup> चास चास<sup>२</sup> चासय चासय<sup>३</sup> सर्वनागयक्षभूतान्  
भृटि<sup>४</sup> तटि वैतडि<sup>५</sup> श्रेते श्रेतजटिनि हुँ हुँ फट फट<sup>६</sup>  
स्वाहा अस्वम्। मुक्ताफलाक्षस्त्रेण मन्त्रजापः। पञ्चामृतं  
भश्यं शोधयित्वा मन्त्रितं ऊँ आः हुँ इति अक्षरेण।  
चितचैस्तदधिष्ठानम्, अधिष्ठानात् मन्त्रसिद्धिरिति।

स्वहृदि आदिस्वरं ध्यात्वा कपालचयोपरि पद्मभागडं  
तन्मध्ये पञ्चबीजानि ततो बीजान्निःसृत्य पुङ्गौरमलयं  
गत्वा पुनर्जालन्धरं यावत् ततो जालन्धरगतान् तथा-  
गतान् बोधयेत्। तान् सर्वानेकौभूतान् द्रुतं चन्द्रमण्डल-  
रूपं पश्येदमृतम्, घण्टिकारन्ध्रमार्गेण सवदमृतं स्वन्ध-  
धात्वायतनानि प्रौणयेत्। प्रौणयित्वा तत्याचे च तिष्ठति।  
तत्र घण्टिकोपरि हुँकारमध्ये मुखविलम्बितं तत्रोपरि  
ऊँकारं पश्येत्। ततः स्वहृत्पद्मभागडे ज्ञानामृतं स्वच्छम्,  
ततो यँकारपरिणतं वायुमण्डलं धजाङ्कं धन्वाभं नौलम्,  
तत्रोपरि रेफेणाग्निमण्डलं चिकोणाकारं ज्वालाङ्कितम्,  
दौष्यमानांशुतेजसा तत्योपरि नाभ्यनं शुक्लमष्टपचसंयुक्तं  
सकर्णिकं सनालं मेढँगतपर्यन्तं चिन्तयेत्। तन्मध्ये  
हौःकारं ज्वालामालाकुलं सुदौसं तत्परिणतां कुरुकुस्तां  
भगवतौं ज्ञानामृतेन सन्तर्पयेत्। पञ्चतथागतैरधिष्ठितां  
तां विभावयेत्। एतज्ञानामृतवर्षिणौं ध्यात्वा सर्ववारं  
विषाभिभूतानां योजयेत् मन्त्रवित् सदा।

<sup>१</sup> AC omit.

<sup>२</sup> AC चासे चासे।

<sup>३</sup> AC चासय चासय।

<sup>४</sup> AC भृति।

<sup>५</sup> A वैरटि।

<sup>६</sup> one फट is omitted in AC.

<sup>७</sup> AN °काश्मा०।

<sup>८</sup> C °विड०।

<sup>९</sup> AC नेढ०।

अथ मन्त्रौ विषमपहन्तुकामः शुक्लप्रतिपदमारभ्य  
 चिसन्ध्या॑यामयुतमेकैकमेवं प्रतिदिनं भगवतौमूर्ति-  
 मवलस्व्य शुक्लवस्त्रं परिधाय प्रावृत्य च गाचं तदनु  
 स्वहृदि चन्द्रस्थशुक्लहृषीकारपरिणतमष्टदलकमलं योनि-  
 पर्यन्तगतनालं विभावयेत् । तद्वेष्ट भ्रमरान् अष्ट-  
 स्वरपरिणतान् हृष्टतुष्टपुष्टकृष्णरक्ताननुक्रमपठितान्  
 स्वनासिकापवने प्रेरितान् उड्हौय स्वनासिकासव्येतरेण  
 निःस्त्र्य साध्यस्य विषातुरस्य दक्षिणनासिकाविवरेण  
 प्रविष्टान् सरभसमालूनविशेषीर्णतया निर्विघौकृत्य अष्ट-  
 यस्वरान् किञ्चित् शुक्लान् पचयुतान् विचूषयेत् । इति  
 विचिन्त्य विषातुरस्य दक्षिणनासापुटविवरेण निःस्ता  
 इति चिन्तयन् योगी पश्चादक्षमालाभिधातं कंमण्डलु-  
 जलाभिषेचनं कृत्वा विषार्त्तमुत्थापयति ।

कालचयं विभावौ स्यात् तार्थ्यचूडामणिः स्वयम् ।  
 अलातचक्ररूपेण मन्त्ररूपेण साधकः ।  
 सदानन्दो जपेद् योगी सोपदेशः सुनिर्णयम् ॥  
 अनन्तादिकुलिकान्तान् नागान् न्यसेत् सर्वेषु स्थानेषु—  
 अक्षराणां पुरा न्यासं स्वराणां च विशेषतः ।  
 तत्पश्चादनन्तकुलिकौ केशबन्धनस्थितौ ॥  
 हेमाभस्तक्षकः कर्णभृषाकृतोद्यमः शिरः<sup>५</sup> ।  
 मणिवन्ये महापद्मस्तपचामौकरप्रभः ॥

<sup>१</sup> A सन्ध्या० ।

<sup>२</sup> C omits.

<sup>३</sup> AC omit ○पुष्ट० ।

<sup>४</sup> C ○परिपठिं ।

<sup>५</sup> ACBa विचूष० ।

<sup>६</sup> ANC omit.

यज्ञोपवीतक्रियथा स्थितः कर्कोटकः सितः ।  
 वासुकिर्मेखलायां तु रक्तपद्मामलद्युतिः ॥  
 कुन्दवन्धुकसङ्काशौ पद्मशङ्खौ च पादयोः ।  
 ईहशैराभरणैरुग्रैर्भृषितो मन्त्रवित् सदा ॥  
 कुरुकुम्भारूपसंस्थितः गरुडोपरि समासौनः साधयेत्  
 सचराचरं एवमनेनानुक्रमेण ।

साधको भावितात्मा स्यात् तार्श्यचूडामणिः स्वयम् ।  
 तत्स्थश्च जपेन्मन्त्रौ चित्सन्धं सुसमाहितः ॥

अनेनैव च मन्त्रेण दध्यन्नमर्कपञ्चकं कृत्वा भोजयन्  
 मन्त्रौ हरेद् विषसागरान् । पूर्णकुम्भं दक्षिणावर्तशङ्खं वा  
 एकविंशतिवारान् परिजप्य उदकं पाययेत्<sup>१</sup> विषातुरान् ।  
 शुक्रं ध्यानं ललाटे विन्दुरूपं निर्विघ्नीकरोति । पौतं  
 ध्यानं स्तम्भनं करोति । रक्तं ध्यानं नागरूपं विषस्तोभं  
 कुरुते । रक्तं ध्यानं विषसंक्रामणं कुरुते । हरितं ध्यानं  
 प्रत्युज्जीवनं कुरुते । इति ध्यानविशेषः कथितः ।

॥ श्रीमन्मायाजालमहायोगतन्वात्<sup>२</sup> षोडशसाहस्रिका-  
 दाकष्टकुरुकुम्भासाधनं समाप्तम् ।

। 'क्षतिरियमाचार्यश्रीकृष्णपादानाम् ॥

<sup>१</sup> A दध्यन्नपञ्च ।

<sup>२</sup> AC चापयेत् ।

<sup>३</sup> ANC ०तन्वान्त० ।

<sup>4</sup> The author's name is given only in N.

182.

संक्षेपेण तारोङ्गवकुरुकुलारूपमात्मानं विचिन्त्य  
धर्मोदये साध्यं हृष्टा स्वहृदयस्थज्ञानरश्मिना तमभिषिञ्च्य  
परिशुद्धं सम्पुटाच्चलिकं वशीभृतमारक्तवर्णं ध्यायादिति  
वश्यविधिः ।

अथ भगवत्याः कुरुकुलायाः साधनं वश्ये । प्रथमं ताव-  
न्मन्त्रौ सुखासनोपविष्टः पटादिगतां कुरुकुलां बुद्धबोधि-  
सत्त्वांश्च पुरतोऽवलस्य मनोमयौ पूजां विधाय प्रणिपत्य  
चिशरणगमनादिकं कुर्यादनेन—

रत्नचयं भे शरणं सर्वं प्रतिदिशाम्यघम् ।

अनुमोदे जगत्पुण्यं बुद्धबोधौ दधे मनः ॥

उत्पादयामि वरबोधिचित्तं

निमन्त्रयामि वहु सर्वसत्त्वान् ।

इष्टां चरिष्ये वरबोधिचर्यां

बुद्धो भवेयं जगतो हिताय ॥

इत्यादिना बोधिचित्तं उत्पादयेत् ।

तदनलरं ऊँ स्वभावशुद्धाः सर्वधर्माः स्वभावशुद्धोऽहं  
इति वारचयमुच्चार्यं स्वभावशुद्धमधिमुच्य गून्यतां विभाव्य  
स्वहृदयस्वरसम्भवे चन्द्रमण्डले ताँकारं रश्मिमालिनं  
विचिन्त्य तदुङ्गवरश्मिसमूहैर्इशदिग्लोकधातृनवभास्य सर्व-  
सत्त्वान् वशीकृत्य तस्मिन् बौजे कुरुकुलात्मदेहं प्रवेशेना-  
त्मानं कुरुकुलारूपं पश्येत् रक्तवर्णां पद्मस्त्र्यासनवज्र-  
पर्यङ्गनिपत्तां सुप्रभामण्डलां षड्भुजां सव्यावसव्यप्रथम-

<sup>1</sup> इत्यादिना...०दवेत् is found only in Ba. <sup>2</sup> N सकुरु० ।

भुजाभ्यां चैलोक्यविजयमुद्राधरां द्वितीयद्विष्णुवामकराभ्यां  
 अङ्गुशरक्तोत्पलधरां परिशिष्टकरदयेन आकर्णपूरित-  
 धनुःशरां सशृङ्गाररसविभ्रमां कनकवलयपूरितबाहु-  
 लतिकां नवयौवं नोऽहतां रक्तवस्त्रपरिधानां रक्तकच्चु-  
 कोन्तरौयां सर्वाभरणभूषितां पञ्चतथागतमुकुटाम् । हृदि  
 रक्तोत्पलवरटके चन्द्रमण्डले बन्धूकजवाकुसुमसन्निभं  
 ताँकारं विन्यस्य एवं विभाव्याहङ्कारं कुर्यात् अहमेव  
 कुरुकुम्भाभट्टारिकेति । ततो नानाविधदेवताभिः पूजाभ्र-  
 जालविसरादिभिः पूजितं संस्तुतं द्वद्वा वायुमण्डलारूढं  
 हृदि अङ्गुशेन विङ्घा साधनौयस्य हृदये उपविश्य साटोप-  
 मुच्चारयेत् । रक्तोत्पलकलिकानिभेन शरेण साथं पुनः  
 पुनर्विवन्धयेत् । तचायं मन्त्रः—ॐ कुरुकुम्भे ह्वौः अमुकं  
 वशमानय ह्वौः स्वाहा । ततः साथं विह्वलीभूतं  
 पादयोर्निपतितं द्वद्वा प्रेषयेत् । एवं चिसन्धं भावयतो  
 नित्यं शक्रमयि वशमानयति । पूर्वसेवाऽस्य अभिनवपटे  
 केशाद्यपगते पोषधिकेन चिचकरेण प्रच्छन्ने प्रदेशे पटो  
 लेखयितव्यः । एवं निष्पन्ने पटे प्रतिष्ठिते शुभे अहनि  
 तस्याग्रतः सितचन्दनेन मण्डलकमुपलिष्य दृतप्रदीपं  
 प्रज्वाल्य पञ्चोपचारैर्भेगवतौ च सम्पूज्य अयुतं जपेत् ।  
 तचायं मन्त्रः—ॐ कुरुकुम्भे ह्वौः स्वाहा । ततः सर्वकर्म-  
 समर्थो भवति ।

॥ घड्भुजकुरुकुम्भट्टारिकायाः साधनं समाप्तम् ॥

<sup>१</sup> ANBa ० नवतां ।

<sup>२</sup> ACBa ० जाले ।

<sup>३</sup> A सानप० ।

<sup>४</sup> A ० कौ ।

<sup>५</sup> A हरि ।

<sup>६</sup> AC ० जिख्य ।

183.

हेवज्ञतन्त्रसम्बन्धां चैलोक्यवशकारिणीम् ।

कुरुकुल्लामहं नत्वा वद्ये तत्साधनं स्फुटम् ॥

इह तन्वे भावनाधिक्तो मन्त्रौ प्रातः शयनादुत्थाय हृदये रँकारपरिणतस्त्वर्थमण्डले रक्तहौःकारं द्वद्वा तत्किरणैर्वश्यमाणकुरुकुल्लाभगवतौ अग्रतो द्वद्वा पञ्चोपचारमेधैः सम्पूर्ज्य तस्याः पुरतो रक्तवयं मे शरणमित्यादिगाथां चिः पठेत् । ततस्त्रिदुःखदुःखितान्मत्त्वान् मनसाऽवलम्ब्य तदुःखोद्वरणलक्षणां महाकरुणां भावयेत् । ततो धर्मपुज्जलयोर्ग्राह्यग्राहकस्वभावयोरभावस्वभावामद्वय विज्ञप्तिलक्षणां शून्यतां विभाव्य तन्मन्त्रेणाधितिष्ठेत्—ॐ शून्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहमिति । ततस्तदेवाद्यचित्तमाकाशे स्तर्थमण्डलं द्वद्वा तन्मध्ये रक्तहौःकारपरिणतरक्तोत्पलकर्णिकास्त्रव्यं तदेव बौजं ततः स्फुरणसंहरणं कृत्वा तचैव प्रवेश्य तत्सर्वं परिणम्य श्रीकुरुकुल्लारूपमात्मानं पश्येत्, रक्ताष्टदलकमलमध्ये शवहृत्सूर्योपरि अर्द्धपर्यङ्के ताण्डवेन स्थितां स्तर्थप्रभामण्डलां दिग्विदिश्मु अष्टशशानपरिवृतां रक्तवर्णां दिरषाब्दां ऊर्द्धपिङ्गलकेशौ शिरसि पञ्चबुद्धमयौ पञ्चकपालधारिणौ सद्योमुण्डमालालङ्घतहारां दंद्राकरालवद्नां ललजिह्वां रक्तवर्तुलवामारोपितचिनेत्रां क्रोधशृङ्गाररसां चस्थिमयचक्रीकुण्डलकण्ठिकारुचकमेखलाकेयूरनूपुरक्ततभूषणां मूलभुजाभ्यां आकर्णपूरितरक्तो-

<sup>१</sup> AC ० हास० ।

<sup>२</sup> A ० विज्ञासि० ।

<sup>३</sup> AC ० काशणौ ।

<sup>४</sup> AC ० वॉर्परि० ।

त्पलकलिकाशरयुक्तरक्तकुसुमचापधरां शेषभुजाभ्यां रक्तो-  
त्पलपाशाङ्कुशधारिणौ चिन्तयेत् । तच्चिरः कण्ठहृदयेषु  
ॐ आः हुँकारान् पश्येत् । ततः स्वहृत्सूर्यस्थरक्तोत्पल-  
कर्णिकास्त्रवर्णे रक्तहृषीः कारं हृष्टा तद्रश्मिभिः सर्वतथागतान्  
सञ्चोद्यानौय प्रार्थ्य पञ्चामृतपूर्णकलशैः अभिषिद्यते ।  
अभिषिद्यमानाया मुकुटे भगवान्मिताभ उत्पद्यते ।  
ततः स्वहृदौजादृष्टौ देवौ निंश्वार्थ्य स्वस्वबोधिचित्तादि-  
द्रव्यैः सम्पूज्य तस्मिन्वेव बौजे संहरेत् ।

अक्खरमन्तविवज्जियओ

न उं सो विन्द ण वित्त ।

एसो परममहासुहओ

न उ फेडिअ ण उ खित्त ॥

इत्यनेन स्त्रयात् । ततोऽमृतास्वादविधिना पञ्चामृत-  
प्रदीपं निष्पाद्य सितहुँकारजवज्जमयौ जिह्वां कृत्वा  
चक्षरेणाधिष्ठाय तेन कुरुकुम्भारूपमात्मानं प्रौण्येत् ।  
थानखिनो मन्त्रौ मन्त्रं जपेत् । तथैव हृषीः कारं संवेष्य  
स्थितां ॐ कुरुकुम्भे हृषीः स्वाहा इत्यष्टाक्षरमन्त्रमालां  
दीपमालामिव चलन्तौ मनसाभिलिख्य द्रुतविलम्बितादि-  
दोषरहितो रक्तचन्दनाक्षमालया जपेत् । कोटिजापेन

<sup>१</sup> AC ० विन्दवैः ।

<sup>२</sup> AC मन्त्रं ।

<sup>३</sup> A विवर्ज्य ।

<sup>४</sup> AC भोउ ।

<sup>५</sup> A ० सुहौ ।

<sup>६</sup> A गाउ चित्त । क्षाया—

व्यक्षरमन्तविवर्जितो न तु स विन्दन् वृत्तः ।

एष परममहासुखदो न तु स्फेटितो न तृत्यासः ॥

<sup>७</sup> A ० समापि ।

<sup>८</sup> AC omit.

<sup>९</sup> A ० चन्द्रेणा० ।

षड्जित्तिचक्रपतितान् सत्त्वान् वशीकरोति । सत्त्वान्तरे तु भट्टिति निष्पन्नं कुरुकुस्तारूपमात्मानं विचिन्त्य पूजास्तु-  
त्यादिकं कुर्यात् । श्रुतव्याख्यानादिसर्वक्रियां कुर्वाणो  
भगवत्यहङ्कारेणैव कुर्यात् । ततो यथाशयनप्रणिधानानि  
कुर्यादिति ।

उपदेशश्वाच गुरुपरम्परायातो लिख्यते । स्वहृदौजं  
स्वदमृतद्रवं हृदयादुत्थाय मस्तकं वामावर्त्तेन संवेष्य  
दक्षिणकर्णविवरेण निष्कृम्य दक्षिणकरे धनुर्गुणस्थशर-  
पुङ्गविवरेण तत्कलिकाकर्णिकायां प्रवेश्य तद्रश्मिना तान्  
विकाश्य स्फुरणेन विभवगतं सत्त्वहृदयेषु प्रवेश्य तत्क-  
मलानि सञ्चोद्यानौय पुनस्तचैव प्रवेश्य कलिकां कृत्वा  
शरात् कर्णविवरेण मस्तकं दक्षिणावर्त्तौकृत्य भूमध्ये स्थित्वा  
अवधूतौमार्गेण करण्डहृदयनाभिपर्यन्तमहासुखालोक-  
स्थानां यथोपदेशं प्रविशेत् । ततः प्रज्ञोपायामलसमाधि-  
सम्भूतसत्त्वुखापूर्णमिव स्वदेहं चैलोक्यं च पश्येत् ।  
तत्क्षणमिमां गाथां च स्मरेत्—

आइ ण अन्त ण मजम्हु नहिन उ भव ण उ निव्वाण ।

एहु सो परममहासुहङ्गो ण उ पर ण उ अप्पाण ॥

एवं [पुनः] पुनर्यावत् सत्त्वान् वशीकृत्य तान् महाबोधौ  
साक्षादेवं नियोजनक्षमो भवेदिति । एवं साध्यस्य साध्याया  
वा कुरुकुस्तारूपभावितायास्तद्वौजं तथैव साधकशरात्

<sup>१</sup> AN ०न्तरेण ।

<sup>२</sup> AN ०कमावर्त्तेन ।

<sup>३</sup> NAN चिभगवत् ० ।

<sup>४</sup> N ०हृदयनाभिं ।

<sup>५</sup> क्षाया—

आदिनन्तो न मध्यो नहि न तु भवो न तु निर्वाणम् ।

एष स परममहासुखदो न तु परो न त्वाक्षौयः ॥

साध्यकरस्यशरकलिकायां तद्रश्मिविबुद्धायां तथा दक्षिण-  
कर्णेन प्रवेश्य तथैव गत्वा तथैव स्थित्वा तथैव प्रविश्य  
तत्स्थानं गत्वा तथैव तिष्ठेत् श्रीकुरुक्षारूपेण च  
ह्रौःकारं मदनातपञ्चनिहितमित्याद्युक्तम् । ततोऽवश्यं सा  
साध्यसाधकपरवशहृदया सर्वकार्यकरणोत्पुका भवतीति ।

विधायासादितं पुराणं कुरुकुल्लाख्यसाधनम् ।

तेन सर्वजनाः सन्तु वश्यबोधिनियोजने ॥

॥ श्रीहेवज्जतन्त्रक्रमेण स्वाधिष्ठानकुरुकुल्लासाधनं समाप्तम् ।

। कृतिरियं सहजविलासस्य ॥

184.

नमः कुरुकुल्लायै ।

पूर्वोक्तविधानेन किन्तु स्वहृदौन्दौ ह्रौःकारबौज-  
निष्पन्नां रक्तवर्णां दक्षिणेन शरोद्यतहस्तां वामेन रक्तो-  
त्यलधनुर्धारिणीं ध्यायात् । तत आकर्णपूरितधनूरक्तो-  
त्यलकलिकानिभशरेण साध्यं पुरतो विचिन्त्य हृदि  
विन्धयेत् । पूर्वोक्तमुद्रया हृदूर्णाकण्ठमूर्द्धसु विन्धस्य ततो  
जापः—ॐ कुरुकुल्ले ह्रौः देवदत्तं वशमानय स्वाहा ।

॥ संक्षिप्तकुरुकुल्लासाधनं समाप्तम् ॥

<sup>1</sup> A सत्त्वास्त्वयै ।

<sup>2</sup> A omits ॐरूपेण ।

<sup>3</sup> This *Sādhana* is found only in AC: see fol. 34.

185.

नमः शुक्रकुरुकुलायै ।

कुरुकुलां नमस्यामि सितवर्णं चतुर्भुजाम् ।  
इषुकाम्रकहस्ताभ्यां सितोत्पलाभयप्रदाम् ॥  
पद्मासनस्थितां दिव्यां [रक्तताठङ्गमौलिकाम्] ।  
दंडाकरालचिनेचां पिङ्गोर्ज्ञकेशमूर्ढजाम् ॥

अथ सुखासनोपविष्टः स्वहृदये चन्द्रमण्डलं तदुपरि  
हौःकारं हृष्टा सितवर्णस्फटिकोऽयं शुभ्रज्योतीरश्मिविस्फु-  
रितान् तद्रश्म्याकष्टशुभ्रवुद्बोधिसत्त्वान् पुरतः पूजयित्वा  
शिरसा प्रणम्य तदग्रतः पापदेशनापुण्यानुमोदनां ततः  
परिणामनां चिशरणगमनबोधिचित्तोत्पादनं कृत्वा चतु-  
र्ब्रह्मविहारान् भावयेत् । परहितचिन्तां मैत्रीं परदुःखनाश-  
क्रियां करुणां परसुखतुष्टिं मुदितां परदोषोपेश्चामुपेश्चां  
भावयेत् । ततः शून्यतामन्त्रमुच्चरेत् ॐ शून्यताज्ञान-  
वज्रस्वभावात्मकोऽहम् । अथ पूर्वोक्तहौँकारेण स्फुरण-  
संहरणं कृत्वा आदिकमेण सितवर्णं कुरुकुलामात्मानं  
भावयेत् । स्वहृदये सितवर्णादृदलयद्वां लौनं तदुपरि  
स्त्र्यमण्डलं तचैव हौँकारसम्भवां देवौं विचिच्छृणां  
सितवर्णां चतुर्भुजां वासे चापधरां दक्षिणेनाकर्णपूरित-  
शरां वासे सितोत्पलां दक्षिणेनाभयहस्तां पद्मासनस्थितां  
दिव्यवस्त्रशोभितां श्वेतपटां शुक्रोत्तरौयां विकटदंडां चिनेचां  
जर्ज्ञपिङ्गलकेशां अमिताभमुकुटिनौं स्त्र्यासने स्त्र्यप्रभां  
नानाभरणभूषितां नौलानन्तवद्वकेशां रक्ततक्षकुण्डलां  
पौतशङ्खपालकण्ठिकां विश्ववर्णकुलिककेयूरां हरित-

<sup>1</sup> This *Sādhana* is found only in MS B: see fol. 92.

कर्कोटकयज्ञोपवीतां सितवासुकिमेखलां मृणालधवलमहा-  
पद्महारभूषणां सितनन्दपनन्दोनागराजेन कृतपाद-  
नूपुराम् । अथ पुनरष्ट कुरुकुञ्जानागाः कृताञ्जल्योऽभूत्वा  
पादतले निवसन्ति । एवं समयसत्त्वं निष्पाद्य ज्ञानसत्त्वेन  
सहैकौकृत्य भावयन् पूजयेदिति । पूर्वादिदिक्षु अक्षोभ्य-  
वैरोचनरत्नसम्भवामोघसिद्धयः । अग्निकोणादिषु लोचना-  
मामकौपाण्डराताराः ।

एता[अ] भावनाः कृत्वा पूजयेत् क्रमयोगतः ।

पूजां कृत्वा दृढौकृत्य जापमन्त्रमनुस्मरेत् ।

यस्या[अ] जापमाचेण चैलोक्यं वशमानयेत् ॥

ॐ कुरुकुञ्जे ह्नौः स्वाहा । एतज्जापमाचेण चैलोक्य-  
विजयी भवति । सितवर्णेन निर्विषौकरणं स्फटिकेन  
लभते प्रज्ञां हेमेन वश्यां पुष्करेण विनाशनम् ।

अथ पुरक्षोभमन्त्रं कथयिष्यामि येन सिध्यन्ति  
चिदशाः । ॐ कुरुकुञ्जे अमुक च ट त प य श ह्नौँ फट्  
स्वाहा । अष्टसिद्धिनाम मन्त्रमिदम् । अष्टौ परौक्षा-  
प्रदायिकां अष्टैश्वर्यतां भावयेत् । चिदशैरपि पूज्यते ।  
अथापरथ्यानं वश्ये—

गुह्यात् गुह्यतरं जापं कथितं सिद्धिहेतुना ।

मस्तकतालुकण्ठेषु हृदये स्तनयुग्मके ॥

कथां वक्षे पाददये न्यसेत् मन्त्रम् । योऽर्थसिद्धये क्षोभयेत्  
भुवननागान् आकर्षयेच्चासुरदेवता अपि ब्रह्मरुद्रादि-  
देवानपि किं पुनः क्षुद्रमानुषान् । उच्चारितो हि मन्त्राणां

<sup>१</sup> MS. ०स्तनाग० ।

<sup>२</sup> MS. पुनर० ।

<sup>३</sup> MS. ०ञ्जलियो ।

अनुच्चारितोऽयुतं जपेत्, उच्चारोऽनुच्चारवर्जितः अयुतसहस्रं  
जपेत् । एवं जापमाचेण चैलोक्यव्यापौ योगी गच्छेत्  
भुवनचतुर्दशम् । स्वेच्छादर्शनं ददाति । कथितं मन्त्र-  
साधने—

लक्ष्मैकेन देवराजा प्रजा[लोकोऽ]युतेन तु ।  
पशुपक्ष्यादयः कोश्या सप्तलक्ष्मेण चासुराः ॥  
शतसहस्रेण मन्त्रेण वज्रगर्भाभिसम्बोधिपदं लभते ।  
अचोपदेशोऽयम् —

तं कुरुक्षारूपं करिये ज्ञाय  
अहणिसि वौत्र हन्ते देह्यते ।

गुरुवत्रणे दिठ करि माणहु  
भणत्र सबरपा विसढा करे हाणहु ॥

चैलोक्यो[त्तमो]त्तमा विद्या सितकुरुक्षायाः ।  
साधनं विषदन्तस्य सर्वकर्मकरं शुभम् ॥

॥ सितकुरुक्षासाधनं समाप्तम् ।

। क्वतिरियं सिद्धशबरपादानाम् ॥

क्षाया—

तत् कुरुक्षारूपं कृत्वा चे ज्ञायेऽहनिशं बौजं झौः ते ददत्यये ।  
गुरुवत्रने दृठं कृत्वा मानं भणति शबरपादो विषाणां कुरुत हानिम् ॥

186.

प्रथमं स्वहृदि रक्तवर्णं चन्द्रमण्डलं विभाव्य रक्तवर्णं ह्रौःकारं पश्येत् । ततः पापदेशनादिकं निवेदयेत् । पश्चात् शून्यतां भावयेत् । शून्यतायां स्थितो योगी रेफेण स्वर्णं पुरतो विभाव्य तदुपरि हुँकारं नीलवर्णं विभावयेत् मतिमान् । तत्परिणतं विश्ववज्रं तत्परिणतां वज्रमयौ भूमिं वज्रप्राकारं वज्रपञ्चरवन्धनं च । ॐ रक्ष रक्ष हुँ हुँ हुँ फट् फट् फट् स्वाहा । पश्चाद् योगी रक्तवर्णं पद्मं तदुपरि चन्द्रमण्डलं तदुपरि रक्तवर्णह्रौःकारपरिणतं रक्तोत्पलम्, तदुपरि पुनश्चन्द्रमण्डलम्, तत्परिणतां कुरुकुस्तामात्मानं विचिन्तयेत् अर्जुपर्यङ्केन नाश्यस्यां च व्याघ्रचर्मादृतकटिं पञ्चमुद्राविभूषितां ऊर्ज्जकेशां पिङ्गलकचां अभिताभनाथशेभितशिखां धनुर्वाण-तयोत्पलाङ्कुशहस्ताम् । अत्र स्थाननियमो नास्ति, नापि भोजने नियमः । अत्र मन्त्रजापस्तु क्रियमाणः यथा न कश्चित् प्रत्येति तथा कर्तव्यः । ॐ कुरुकुस्ते ह्रौः स्वाहा ।

लक्ष्मैकेन वशे राजा प्रजालोकोऽयुतेन तु ।

पशुपद्म्यादयः कोश्या समलक्ष्मेण चासुराः ॥

॥ हेवजक्रमकुरुकुस्तासाधनं समाप्तम् ॥

<sup>१</sup> A वचेण बन्धनं ।

<sup>२</sup> AC omit तदुपरि चन्द्रमण्डलं ।

<sup>३</sup> C नवव्याघ्रः ।

187.

नमः कुरुकुक्षायै ।

प्रातः प्रोन्मीलदर्कद्युतिमतिमस्तणज्योतिरक्षीणलक्षी-  
मुद्गास्वद्रागवज्रस्फुरदुरुकिरणासज्जिपिङ्गोर्ङ्गेशीम् ।  
यामेकाग्रं विचिन्त्य चिदश्पुरवधूदोर्लतावन्धनानि  
प्राप्यन्ते<sup>१</sup> तां नमामो जगदसमवशीकारभैषज्यसिद्धिम् ॥  
अध्यासौनः श्मशाने गहनगिरिगुहागहरकोधसन्धौ  
वृक्षे वाऽय स्वगेहे<sup>२</sup> कचिदपि विगतोपद्रवे वा प्रदेशे ।  
श्रीहेवज्ञक्रमेण चिभवपरिणतज्ञाननित्यन्दमूर्तिं  
ध्यायाद् रक्तोत्पलास्त्रद्युतिदलितजगहन्दनिर्वाण-  
मायाम् ॥  
आदौ सत्त्वेषु<sup>३</sup> मैत्रौ हिततनयगतस्तेहरूपां विचिन्त्य  
ग्लानैकापत्यबोधात् तदनु करुणया भावयन् सर्व-  
सत्त्वान् ।  
पश्यस्तत्<sup>४</sup> सौख्यसम्पद्मरमतिमुदितः सत्परार्थेकमूर्तिं  
ध्यायात्तस्वसत्त्वेष्टहितहितमतिम्लानशून्यामुपेक्षाम् ॥  
एतत् सर्वं समाप्य स्वहृदयकलितस्फूर्जदर्कस्थरक्त-  
हौःकारांशुयुतांस्तैर्गुरुसुगतसुतैः सार्वमाकृथ वुद्वान् ।  
यक्तिच्चिज्जन्मजन्मसुकृतमनुमतं कारितं वा तदेषु  
म्लानं कर्म प्रकाश्य कुशलमपि तथैवानुमोद्यं च तेषाम् ॥  
सर्वं कालव्यतीतं तदनु भगवतः सज्जुरोराज्ञवैव  
ज्ञात्वा ध्यायात् तदद्यं सहजमनुपमं धर्मरूपं जिनानाम् ।

<sup>१</sup> AC प्रोप्यन्ते ।

<sup>२</sup> A त्वगेहे ।

<sup>३</sup> A ○पलास्त्र○ ।

<sup>४</sup> AC जगद्वर्व ।

<sup>५</sup> N सत्त्वेऽत्र ।

<sup>६</sup> A ○स्फुर○ ।

<sup>७</sup> AC पुण्यं तत् ।

तत्सार्वज्ञं तदेव चिभुवनमखिलं तत्तदाभागमूर्त्या  
 सर्वासां पारमैणां परमपरिणतं मञ्जुतत्त्वं तदेव ॥  
 निर्मग्नस्तत्र योगी प्रणिधिघटनया धर्मकायस्वभावो  
 जातः सम्भोगरूपारजनितकिरणस्फारमेकार्कचक्रम् ।  
 हुँकारस्तत्र नौलद्युतिरथजनये विश्ववज्रं तदात्म-  
 प्राकारं पञ्चरं च प्रबलवरमहामारवौरैरभेद्यम् ॥  
 पश्चाद् रक्तारविन्दप्रणयि नौतरणौ भासमानं कणाभं  
 ह्रौःकारोङ्गूतरक्तोत्पलमुपरि ततो विस्फुरत् स्फृत्यविम्बम् ।  
 तस्मिन्नुग्रोऽतिविश्वभ्रमदरुणमहारोचिराभासुरो ह्रौः  
 देवौ स्यादुग्रमारव्यतिकरदहनोदामतौत्रानलश्रौः ॥  
 प्राचीनार्कप्रकाशां निरतिशयमहायौवनव्यक्तगर्वां  
 भास्वत्पिङ्गोङ्गकेशौं स्तनजघनभरां मृदुःश्वन्नार-  
 साराम् ।

वामासक्तारुणाभचिनयनकिरणस्पृष्टदंडाकरालां  
 प्रस्फूर्जदक्तागर्भभ्रमदुरुरसनाकोटिरुदामरोचिः ॥  
 विश्वाभ्रिस्फारदौसं द्युतिस्तमरशवासक्तवामाह्विंकोटि-  
 विन्यत्योङ्गं स्फुरन्तौ तदितरचरणं वामजानोरुपान्ते ।  
 विस्तौर्णद्वौपिदेहच्छदकलितगुरुश्रोणिभारालसाङ्गि-  
 निर्थद्रक्ताम्बुधारामुरसि नरशिरथक्रमालां वहन्तौ ॥  
 उन्नालोन्निद्रमुखस्फुरदरुणविशालोत्पलद्वैतलृस-  
 क्रीडकोदण्डकाण्डप्रकटितचिकणकर्णसन्धानपूर्णम् ।  
 आकृष्णोग्राङ्गुशेन चिभुवनमखिलं पालयन्तौव धाचौं  
 रक्ताबं वामपाणौ निरुपमसहजं रागराज्यं तदेव ॥

<sup>१</sup> AN मञ्ज० ।<sup>२</sup> AC धर्मचक्रं ।<sup>३</sup> A प्रणिधि० ।<sup>४</sup> A भरोमृद०, N भरोमुद० ।<sup>५</sup> N दीप्र० ।<sup>६</sup> AC ऋषा० ।

स्वच्छन्देन्दुप्रकाशश्रियमुपहसतः पञ्चमौलौ कपालान्  
 पञ्चाङ्गं पञ्चमुद्राभरणपरिणतं पञ्चबुद्धकमेण ।  
 विभागणा रागवज्रं शिरसि भगवतौ तनयः साधकेन्द्र-  
 स्तन्मन्त्रं<sup>१</sup> क्लौवजापो जपति यदि सुरैर्वन्दनौयस्तदद्विः ॥  
 यतत् साधनमुत्तमं भगवतो लौलाशनेराज्ञया  
 यत् कृत्वा करुणाभिधानकविना पुण्यं समाप्तादितम् ।  
 तेनास्तामतिनिष्कलङ्कविमलप्रज्ञोदयस्फारितां  
 स्वच्छन्दप्रसरप्रभास्वरमहासौख्यप्रतिष्ठं जगत् ॥  
 ॥ कुरुकुल्लायाः साधनं श्रीहेवज्ञतन्त्रोद्वृतं समाप्तम् ।  
 । कृतिरियं कवेः करुणाभिधानस्य । एवं श्लोकाः १२ ॥

188.

<sup>१</sup> उं कुरुकुल्लायै नमः ।

यस्याः स्वरणमाचेण सदेवासुरमानुषाः ।  
 ग्रुवं किङ्करतां यान्ति कुरुकुल्लां नमामि ताम् ॥  
 आदौ मन्त्रौ कृतमुखशैचादिकः सुखासनस्यः<sup>२</sup> स्वहृद्य-  
 कारजचन्द्रस्थितहौः काररश्मिसमानौतकुरुकुल्लादेवौं हृदौ-  
 जनिर्यात्<sup>३</sup> पूजाविशेषैः सम्पूज्य वन्दनां पापदेशनां पुण्यानु-  
 मोदनां तत्परिणामनां चिशरणगमनं वोधिचित्तोत्पादनं  
 चतुर्ब्रह्मविहारौभावनां च कृत्वा शून्यतां विभाव्य मन्त्रेण  
 चाधिष्ठाय हृदौजनिष्पन्नरक्तकुवलये अकारजचन्द्रमण्डले

<sup>१</sup> AC क्लौवजापा ।

<sup>२</sup> B gives the *Namaskāra*; other MSS have only उं ।

<sup>३</sup> B अकारज स्वहृदन्ते रक्तक्षौःकार० ।

<sup>४</sup> B निर्जात० ।

तं विभाव्य तत्सर्वपरिणतां भगवतौ रक्तवर्णां रक्तचन्द्र-  
पद्मासनां रक्ताम्बरां रक्तकिरौटवतौ चतुर्भुजां सब्ये  
अभयप्रदां अन्येन समापूरितशरां वामेन एकेन रक्त-  
चापधरां अपरेण रक्तोत्पलधरां अमिताभमुकुटौं कुरु-  
कुम्भापव्वतोदरनिवासिनौं शृङ्गाररसोज्ज्वलां नवयौवनां  
कुरुकुम्भां भावयेत् यावत् खेदो न भवति, खेदे तु मन्त्रं  
जपेत् । तत्रायं मन्त्रः—ॐ कुरुकुम्भे ह्रौः स्वाहा । साध्यं  
वशीकर्तुकामस्तु रक्ताशेकतले सिन्दूरेण चिकोणमण्डलकं  
कृत्वा तत्र रक्तकुम्भमैर्देवौं सम्पूर्ज्य स्वयं तु रक्ताम्बरः साध्यं  
पादेन आक्रम्य नग्नं विह्वलं मुक्तकेशां हृदि रक्तोत्पल-  
कलिकथा विध्यन्निव जपेन्मन्त्रः । तत्रैष मन्त्रः—ॐ  
कुरुकुम्भे ह्रौः अमुकं भे वशीकुरु स्वाहा ।

॥ इति कुरुकुम्भासाधनम् ॥

189.

नमः कुरुकुम्भायै ।

ॐ कुरुकुम्भे स्वाहा । आर्यताराया हृदयं अप्रतिहत-  
शक्तिं चिभुवनवशकर्मणि प्रथितं पूर्वोक्तसमाधिस्थोऽक्षर-  
लक्ष्मं जपेत् । पश्चात् पुष्पधूपविलेपनगन्धचूर्णताम्बूलादि  
यस्यानेनाभिमन्त्र्य दीयते स वशो भवति । <sup>१</sup>सुगन्धिधूपेन

<sup>1</sup> N oतासापादानां ।

<sup>2</sup> सुगन्धि�.....भवति is omitted in A.

स्वमात्मानं धूपयेत्, सर्वजनप्रियो भवति । बन्धुक-  
कुसुमानि होमयेत् यस्य नाम्ना स वशो भवति । खानं  
पानं चाभिमन्य यस्य दीयते स वशो भवति । महा-  
पुरुषवशीकरणे श्वेतसर्पयो होतव्यः । पश्चात् सुतिथि-  
नश्चादिना च भगवत्याः पूजादिकं कृत्वा कुञ्जुम-  
गोरोचनाकर्पूराद्यैः भूर्जे वस्त्रे वा षोडशारमुत्पलपत्राकारं  
चक्रमभिलिख्य चक्रमध्ये मन्त्रसहितं साध्यसाध्यानां नाम  
लिखनौयम् । पचेषु कुरु कुस्ते अक्षरचतुष्टययन्वितं  
साध्यस्य केवलं नाम लिखनौयम् । बहिराकारेण चिगुणौ-  
कृतं चक्रं रक्तस्त्रूचेण संवेष्य मदनमयपुत्तलिकाया हृदय-  
मध्ये निश्चिप्य खदिराङ्गारेण तापयेत्, पादाकृष्टिं कुरुते ।  
पुरुषस्य स्त्रियो वा वशीकरणे ताम्रस्त्रूच्या योनौ पादयो-  
र्विद्वा तापयेत्<sup>१</sup>, वशीभवत्यत्र न संशयः । महत्या  
अद्भया इमं मन्त्रराजं भगवत्याः पूजां कृत्वा जपत्वम् ।  
एवमनेन क्रमेण सर्वसिद्धिर्भवति ।

॥ इति कर्मप्रसरप्रयोगः ॥

<sup>१</sup> Ba रक्तः ।

<sup>२</sup> A ०क्रमम० ।

<sup>३</sup> AC ०पुष्या ।

<sup>४</sup> A तप० ।

<sup>५</sup> N omits this Colophon.

190.

गँ रँ वँ यँ पँ शँ चँ डँ ॐ कुरुकुल्ले सर्वदुष्टान् नाशय  
 नाशय कौलय कौलय भज्जय भज्जय मर्हय मर्हय धंसय  
 धंसय अपसारय अपसारय शान्तिं मे कुरु पुष्टिं मे कुरु  
 अभिमतं मे कुरु सर्वसत्त्वान् वश्यं मे कुरु ह्रीः स्वाहा ।  
 ॐ ह्रीँ श्रीँ हुँ हे० हाँ हा० ।

॥ कुरुकुल्लाया वलिविधिः ॥

191.

नम उष्णीषविजयायै ।

पूर्वोक्तविधानेन चन्द्रे सितमूँकारजां शुक्रां चिमुखां  
 चिनेचां नवयौवनां नानालङ्कारधरां अष्टमुजां भगवतौ  
 चिन्तयेत् पौतकण्ठादक्षिणेतरवदनां दक्षिणचतुर्भुजैः  
 विश्ववज्रपद्मस्थबुद्धवाणवरदमुद्राधरां वामचतुर्भुजैः चाप-  
 तर्जनीपाशअभयहस्तपूर्णकुम्भाः १ चैत्यगुहागर्भस्थितां  
 वैरोचनमुकुटिनौ निष्ठाद्य स्वबौजं पद्मस्थं हृदि॑ ध्यायात् ।  
 तदनु शिखाललाटकएनाभिचरणेषु यथाक्रमं हुँ चाँ  
 ह्रीः॒ अं अः इति पञ्चाश्वराणि पश्येत् । ततो मन्त्रं  
 जपेत्, ॐ मूँ स्वाहा ।

॥ उष्णीषविजयासाधनम् ॥

<sup>1</sup> ग...डँ is omitted in NBa.

<sup>2</sup> N reads अभिमतं मे कुरु after the second अपसारय ।

<sup>3</sup> B वशी मे ।

<sup>4</sup> C च० ।

<sup>5</sup> Ab omit.

<sup>6</sup> AN ह्रीँ ।

<sup>7</sup> Ab अ ।

192.

पूर्वोक्तविधानेन हृदि चन्द्रमण्डले सितॐकारजां  
सितातपचापराजितां भगवतौं चिमुखां पदभुजां  
प्रतिमुखं चिनयनां शुक्रां नौलारुणदक्षिणवाममुखौं  
चक्राङ्गुशधनुर्दरदक्षिणकरां सितवज्रशरपाशतर्जनौधर-  
वामकरां सक्रोधहृष्टिकां सर्वग्रहविधंसिनौं दिव्यालङ्कार-  
वस्त्रवतौं वैरोचननायकां ध्यात्वा मुद्रां बन्धयेत् । दक्षिण-  
हस्तमुष्टितर्जनौं हृदि संस्थाप्य वामहस्तमुष्टिमुत्यापयेत् ।  
जापः— ऊं सितातपचापराजिते सर्वग्रहान् चासय  
चासय हन हन ॥ हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा ।

॥ इत्यार्थसितातपचापराजितासाधनम् ॥

193.

पूर्वोक्तविधानेन शून्यताभावनानन्तरं अष्टदलकमलो-  
परि स्त्र्यस्थहुँकारजवजं वँ काराधिष्ठितवरटकं ध्यात्वा  
तत्परिणतां वज्रचर्चिकां चिनेचामेकमुखीमर्द्धपर्यङ्क-  
तारण्डवां मृतकासनस्थां क्षणाङ्गौं दंशोल्कटभैरवां  
नरशिरोमालाविभूषितकण्ठदेशां मस्थ्याभरणविभूषितां  
पञ्चमुद्राधारिणीमशोभ्यमुकुटिनौं व्याघ्रचर्मनिवसनां  
मुक्तकेशौं पदभुजां दक्षिणे वज्रखड्चक्रधारिणौं  
वामे कपालमणिकमलधरां रक्तवर्णां कर्मानुरूपतः  
शुक्रादिवर्णयुक्तां च ध्यात्वा स्वहृच्छकारकरानौतज्ञानचक्रं

<sup>१</sup> C begins with ऊँ ।

<sup>२</sup> ANC ०लङ्कारवतौं ।

<sup>३</sup> ANC हन हन हन हन ।

<sup>४</sup> C झं झं ।

<sup>५</sup> ANC झं झं फट् फट् ।

<sup>६</sup> B ०तात्प० ।

<sup>७</sup> B रं० ।

<sup>८</sup> AC ०वेशा० ।

पुरः संस्थाप्य पूजादिकं निर्वच्चये<sup>१</sup> त ततो मन्त्रं  
जपेत्— ऊँ वज्रचर्चिके हुँ स्वाहा ।

॥ इति वज्रचर्चिकासाधनम् ॥

194.

नमो महाप्रतिसरायै ।

पूर्वोक्तविधानेन शून्यताभावनानन्तरम् कारजेन्दु<sup>२</sup>-  
मण्डले पौत्रप्रङ्कारजं छतविविधरश्मिपरार्थं परिणाम्य  
भगवतौ महाप्रतिसरां झटित्यात्मानं निष्पादयेत्, पौत्रां  
चतुर्मुखां चिनेत्रां अष्टभुजां प्रथममुखं पौत्रं दक्षिणं  
सितं पश्चिमं नौलं वामं रक्तं दक्षिणभुजैः खड्गचक्र-  
चिश्वलशरधरां वामभुजैः परशुचापपाशवज्रधरां विश्व-  
पद्मचन्द्रासने ललिताक्षेपसंस्थितां रक्तप्रभामण्डलां  
सर्वाभरणभूषितां विचित्रवस्त्रवसनां पट्टांशुकोत्तरीयां  
नानारत्नमुकुटैम् । एवं विचिन्त्य ततः कायवाक्चित्तचन्द्रेषु  
ऊँ आः हुँ सितपौत्रनौलच्छराणि चिन्तयेत् । ततः  
स्तनान्तरे<sup>३</sup> चन्द्रस्थप्रङ्कारं विचिन्त्य नानाविधदेवतौभि-  
रात्मानं पूजितं हृष्टा तावद् भावयेत् यावत् खेदो न  
जायते । खेदे सति<sup>४</sup> स्वहचन्द्रे मुक्ताहारोपमं मन्त्रं  
पश्यन् जपेत्— ऊँ मणिधरि वज्रिणि महाप्रतिसरे हुँ हुँ  
फट् फट् स्वाहा ।

॥ महाप्रतिसरासाधनम् ॥

<sup>१</sup> B एवः ।

<sup>२</sup> B ऽत् ।

<sup>३</sup> B ऽम् ।

<sup>४</sup> Ab ऽचन्द्रः ।

<sup>५</sup> ANC ऽयं ।

<sup>६</sup> Ab omit छत्...भगवतौ ।

<sup>७</sup> AC ऽक्षानुत्तरे ।

<sup>८</sup> Ab हृच्, B खहृदि ।

195.

प्रथमं योगौ समाहितचित्तो भूत्वा हृदि पँकारपरिणतं  
 विश्वपद्मं तचोपरि अकारपरिणतं चन्द्रमण्डलं तत्र पौतं  
 प्रँकारं विन्यस्य तद्विनिर्गतरश्मिभिः गुरुबुद्धबोधिसत्त्वान्  
 सत्त्वोद्यानौयाग्रतो विचिचासनोपविष्टान् वन्दनापूजना-  
 पापदेशनापुण्यानुमोदनाचिशरणगमनबोधिचित्तोत्पाद-  
 पुण्यपरिणामनाक्षमापनाः कुर्यात् । ततो मैत्रीकरुणा-  
 मुदितोपेक्षाभावना । ॐ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मको-  
 ऽहमित्युच्चार्थं शून्यं विभाव्य ततः स्वचित्ते भृष्टिति चन्द्रं  
 पौतप्रँकारं [च] विभाव्य तत्परिणामेन प्रतिसरां सुपौतां  
 रत्नमुकुटिनौं पौतशुक्लपौतरक्तचतुर्मुखौं चिनेत्रामष्टभुजां  
 दक्षिणभुजैः खड्ढक्रचिशूलशरधारिणौं वामभुजैः पाश-  
 परशुचापवज्रधारिणौं पद्मचन्द्रासने ललिताक्षेपस्थितां  
 नानारत्नाभरणविभूषितां विभाव्य तस्याः शिरःकण्ठ-  
 हृदयोपहृदयेषु चन्द्रस्थशुक्लरक्तपौतकण्णान् ॐ आः ॥<sup>१</sup> प्रँ  
 हुँकारान् विन्यस्य एतन्मन्त्रोच्चारेणात्मानं देवौरूपमधिति-  
 ष्टेत् । ततः स्वहृदयान्विर्गतरश्मिभिरक्षोभ्यादौन् सत्त्वोद्या-  
 नौयं अभिषेकं यहौत्वा मुकुटे अधिपतिमक्षोभ्यं चिन्तयेत् ।

<sup>१</sup> N पं ।<sup>२</sup> A पं ।

<sup>१</sup> After this the MS A adds a long fragment, which is unnecessary here, consisting of the *Sādhanas* of Śaptaśatika Hayagriva (end only), Trailokyavijaya and Vajrajjvalānalārka (beginning). It repeats this portion again at the end. The reason seems to be that some leaves of the original codex were not in order. See *Infra*.

ततः स्वहृदयात् पूजादेवौः संस्कार्यं पूजयित्वा शताक्षर-  
मन्त्रमावर्त्य च तावद् भावयेत् यावत् खेदो न जायते ।  
खिन्ने चित्ते सति मन्त्रं जपेत्—ॐ मणिधरि वज्रिणि  
महाप्रतिसरे हुँ हुँ 'फट् फट् स्वाहा' । ततोऽपि मन्त्रः—  
ॐ वज्रसत्त्वं समयमनुपालय वज्रसत्त्वत्वेनोपतिष्ठ दृढो मे  
भव सुतोष्यो मे भव सुपोष्यो मे भव अनुरक्तो मे भव  
सर्वसिद्धिं मे प्रयच्छ सर्वकर्मसु च मे चित्तं श्रेयः कुरु हुँ  
हहहहहहोः भगवन् सर्वतथागतवज्र मा मे मुच्च वज्रौभव  
महासमयसत्त्वं आः—शताक्षरमन्त्रः । उत्थानकालसमये  
पूजादिकं कृत्वा क्षमापयेत् ।

॥ इति महाप्रतिसरायाः साधनं समाप्तम् ॥

196.

मैत्रौं सर्वजनेऽपि जन्ममरणव्याधिव्यथा विह्वले  
कारुण्यं मुदितामुपेक्षणमतिं कृत्वोपदेशादतः ।  
मायास्वप्रसमं समग्रमखिलैः शून्यं विकल्पैर्जगत्  
विज्ञानैकवपुर्विभाव्य पुरतो मन्त्रौ ततस्तेन च ॥  
शुभ्राकारशशाङ्कविम्बं लुठितां पौताकृतिं प्रङ्कृतिं  
कुर्वाणां निजरश्मिभिः प्रतिदिशं विश्वस्य सद्वाच्छितम् ।

<sup>१</sup> One फट् is dropped in N.

<sup>२</sup> AC omit.

<sup>३</sup> B चित्तं मे ।

<sup>४</sup> AN व्याधीन् यथा ।

<sup>५</sup> A विलुः ।

ध्यात्वा विश्वसरोजगर्भविलसच्चन्द्रासनस्थायिनौ  
पौत्रापौत्रसितासितारुणमुखं नेत्रचया लङ्घृतम् ॥

मौलीरत्नमयं विचित्रवसनं रक्तप्रभामण्डलं  
लौलाक्षिभपथोधरयुगासक्तोत्तरौयांशुकम् ।  
खडं चक्रशरचिश्वलपरशुश्रीपाशवजं धनु-  
र्विभाणा भुजपङ्गवैः प्रतिसरा भूयात् स्वयं साधकः ॥

ॐ आः हुँ इति चाक्षरैः पटुं मतिर्देहे गिरिस्वान्तके  
दृष्ट्वा चन्द्रगतं सितं विधियुतं पौत्रं च नौलात्मकम् ।  
सच्चन्द्रे कुच्युग्ममध्यमिलितप्रकारजन्मार्चिषा  
निष्ठन्नैः परिपूरितं निजवपुर्धायात् स देवौगणैः ॥  
एवं च स्फुरणेऽपि संहतिविधौ सञ्चातखेदो यदा  
मुक्तादामनिभं तदा स्थिरमतिः रश्मिप्रतानोज्ज्वलम् ।  
हृच्छन्द्रो परि मन्त्रराजमसमं ध्यायन् जपेदीहशं  
नित्यं सादरमञ्जसा बहुतरं कालं विशुद्धाशयः ॥  
तत्रायं मन्त्रराजः— ॐ मणिधरि वज्रिणि महाप्रति-  
सरे हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा ।

॥ प्रतिसरासाधनम् ॥

<sup>१</sup> AC ० संस्कृतं ।

<sup>२</sup> A यदु० ।

<sup>३</sup> AC सच्चन्द्रकुच्युग्मा० ।

<sup>४</sup> N कुर० ।

<sup>५</sup> A चन्द्रो० ।

197.

पूर्वोक्तविधानेन विश्वपद्मचन्द्रे हरितमाँकारजां महा-  
मायूरौं हरितवर्णां चिमुखां षड्भुजां प्रतिमुखं चिनेचां  
कृष्णशुक्लदक्षिणेतरवदनां दक्षिणचिह्नस्तेषु यथाक्रमं  
मधूरपिच्छवाणवरदमुद्राः तथा वामचिह्नस्तेषु रत्नच्छटा-  
चापोत्सङ्गस्थकलशा विचिचाभरणां शृङ्गाररसां नव-  
यौवनां चन्द्रासने<sup>१</sup> चन्द्रप्रभावतौ अर्घ्यपर्यङ्किनौममोघ-  
सिङ्गिमकुटां भावयेदात्मानम् । ततोऽस्याः शिरःकण्ठ-  
हृदयनाभिस्थचन्द्रेषु यथाक्रमं ॐ आः माँ हुँ इत्यक्षर-  
चतुष्टयं विभाव्य स्फुरणसंहरणं कुर्वीत । ततो मन्त्रं  
जपेत्— ॐ महामायूरौ विद्याराज्ञौ हुँ हुँ फट् फट्  
स्वाहा ।

॥ इत्यार्थमहामायूरौसाधनम् ॥

198.

पूर्वोक्तविधानेन विश्वपद्मचन्द्रे बुँकारोङ्गवां महा-  
साहस्रप्रमर्द्दनौमात्मानं ध्यायात् शुक्लामेकमुखौ षड्-  
भुजां दक्षिणचिभुजेषु खड्गवाणवरदमुद्राः, वामचिभुजेषु  
धनुःपाशःपरश्वः, विचिचालङ्कारधरां रूपयौवन-  
शृङ्गारवतौं वैरोचनकिरीट्युक्तां पद्मचन्द्रासनप्रभाम् ।

॥ इत्यार्थमहासाहस्रप्रमर्द्दनौसाधनम् ॥

<sup>१</sup> N o सन० ।

<sup>२</sup> B कुर्वते ।

<sup>३</sup> Ba o सपाश्व० ।

<sup>४</sup> ANBBa o टि०

199.

महामन्त्रानुसारिणी चतुर्भुजैकमुखी कृष्णा दक्षिण-  
भुजद्वये वज्रवरद्वतौ वामभुजद्वये परशुपाशवतौ हुँकार-  
बौजा अक्षोभ्यकिरीटिनौ स्फूर्यासनप्रभा चेति ।

॥ इत्यार्थमहामन्त्रानुसारिणीसाधनम् ॥

200.

महासितवतौ चतुर्भुजैकमुखी रक्ता दक्षिणभुजद्वये  
अक्षस्फूरचवरद्वतौ वामभुजद्वये वज्राङ्कशहत्प्रदेशस्थ-  
पुस्तकवतौ जौंबौजा अमिताभमुकुटौ अर्द्धपर्यङ्कस्थिता  
नानालङ्कारवतौ स्फूर्यासनप्रभा चेति ।

॥ इत्यार्थमहासितवतौसाधनम् ॥

201.

अथान्नायान्तरेण पञ्चमहादेवत्यो निर्दिश्यन्ते । तत्र  
महाप्रतिसरा पौता चिमुखी प्रतिमुखं चिनयना दश-  
भुजा कृष्णसितदक्षिणेतरवदना दक्षिणपञ्चभुजेषु यथा-  
क्रमं खड्गवज्रवाणवरदहृदयशयिहस्तस्थच्छचाणि तथा

<sup>१</sup> B begins with नमः ।      <sup>२</sup> ANC ०वेति ।

<sup>३</sup> BBa ०शौत० ।      <sup>४</sup> A omits वामभुज०....०लङ्कारवतौ

<sup>५</sup> NC जौ० ।      <sup>६</sup> A पञ्चदेव० ।

<sup>७</sup> AC पौत० ।      <sup>८</sup> ACBa ०पाश० ।

वामपञ्चभुजेषु चापध्वजरत्नच्छटा परशुशङ्काः रत्नसम्बव-  
मुकुटौ कृष्णाकञ्चुकरक्तोत्तरीया अर्द्धपर्यङ्गललिताक्षेपा  
दिव्याभरणवस्त्रभूषिता चेति ।

महामायूरौ हरिता दिभुजैकमुखौ दिव्या मयूरपिञ्च-  
वरददक्षिणवामभुजा चेति ।

महासाहस्रप्रमर्दनौ पूर्ववदेव ।

महामन्वानुसारिणौ चतुर्भुजैकमुखौ कृष्णा दक्षिण-  
भुजयोरसिवरदौ वामभुजयोः परशुपाशौ चेति ।

महासितवतौ चतुर्भुजैकमुखौ रक्ता दक्षिणभुजयो-  
रसिवरदौ वामभुजयोः परशुपाशविति ।

चक्षुराङ्किताः स्वबौजमध्याः स्वनामसहिता अमूषां  
मन्वाः ।

॥ 'महापञ्चरक्षासाधनम् ॥

202.

महाप्रत्यङ्गिरा कृष्णा षड्भुजैकमुखा खड्गाङ्कुशवरद-  
दक्षिणहस्ता रक्तपद्मचिशूलहृदयस्थसपाशतर्जनीयक्तवाम-  
हस्ता हुँवौजा अक्षोभ्यमुकुटा सर्वालङ्कारवतौ रूप-  
यौवनसम्पन्ना ।

॥ 'इति महाप्रत्यङ्गिरासाधनम् ॥

<sup>1</sup> A. चक्ष्वा० ।

<sup>2</sup> B. मुखदिव्या ।

<sup>3</sup> Ba. शौत० ।

<sup>4</sup> This Colophon is found in Nb only.

203.

ध्वजाग्रकेयूरा कृष्णा चिमुखौ चतुर्भुजा रक्तश्याम-  
दक्षिणवाममुखौ खड़पाशधारिदक्षिणकरदया वज्राङ्कित-  
खड़ाङ्गं चक्रवामहस्तदया ऊर्जपिङ्गलकेशौ शुष्कपञ्च-  
मुण्डालङ्गतशिरस्का व्याघ्राजिनवसना दंप्त्राकरालमुखौ  
प्रलम्बोदरी प्रत्यालौढपदा स्त्र्यासनप्रभा पौत्रवस्त्र-  
कञ्चुकिनी हुँबौजा अक्षोभ्यमुकुटा ।

॥ इति ध्वजाग्रकेयूरासाधनम् ॥

204.

अपराजिता पौता द्विभुजैकमुखौ नानारबोपशेभिता  
गणपतिसमाक्रान्ता चपेटदानाभिनयदक्षिणकरा युहौत-  
पाशतर्जनिकहृदयस्थितवामभुजा अतिभयङ्गरकराल-  
रौद्रमुखौ अशेषमारनिर्दलनी ब्रह्मादिदुष्टरौद्रदेवता-  
परिकरोच्छितच्छचा चेति ।

॥ इति अपराजितासाधनम् ॥

205.

वज्रगान्धारी कृष्णा घण्मुखौ द्वादशभुजा ऊर्जपिङ्गल-  
केशौ प्रत्यालौढपदा दंप्त्राकरालवदना प्रतिमुखं चिनेचा<sup>१</sup>  
दक्षिणषड्भुजेषु यथाक्रमं वज्रवज्रघण्टाखड़निश्वलवाण-

<sup>१</sup> C omits °चक्र° ।

<sup>२</sup> This Colophon is given in Nb only.

<sup>३</sup> ACN °लनं ।

<sup>४</sup> Ba °नयना ।

<sup>५</sup> Omitted in NCBBa.

चक्राणि, वामपद्भुजेषु खद्वाज्ञाङ्कुशधनुः परशुपाश-  
हत्तर्जन्यः, प्रथममुखं कषणं अपराणि मुखानि पञ्चवर्णानि  
विश्वपद्मस्त्रयासना चेति । ॐ हुँ हुँ हुँ स्वाहेति  
जापमन्त्रः ।

अत्रैव भवति धारिणी— नमो रत्नचयाय, नमश्चरण-  
वज्रपाणये महायक्षमेनापतये, नमो भगवति महा-  
वज्रगान्धारि अनेकशतसहस्रप्रज्वलितदीपतेजायै उग्र-  
भौमभयानकायै योगिनीयै भौमभगिनीयै दादश-  
भुजायै विकीर्णकेशीयै अनेकरूपविविधवेशधारिणीयै,  
एत्येहि भगवति महावज्रगान्धारि चयाणां रत्नानां  
सत्येन आकट आकट बलदेवादिकं ये चान्ये समये न  
तिष्ठन्ति तानावर्त्तयिष्यामि, "शीघ्रं गृह्ण गृह्ण गृह्ण"<sup>१०</sup> ॐ  
अल अल अल अल हुलु हुलु मुलु मुलु चुलु चुलु  
धम धम <sup>११</sup> रक्ष रक्ष <sup>१२</sup> रक्षापय रक्षापय पूरय पूरय  
आविश आविश भगवति महावज्रगान्धारि सिङ्गचरण-  
वज्रपाणिराज्ञापयति <sup>१३</sup> ह्रौः हः हुँ फट् स्वाहा । अस्या:  
कर्मप्रसरोऽनेकविधः ।

॥ <sup>१४</sup>इति वज्रगान्धारीसाधनम् ॥

<sup>१</sup> A ○बालचक्रा○ ।

<sup>२</sup> मुखानि only in Ba.

<sup>३</sup> ANCB omit.

<sup>४</sup> After this A again states the same *Sādhana*.

<sup>५</sup> AC ○ऋ० ।

<sup>६</sup> Repeated in A.

<sup>७</sup> In Ba the terminations are in ○वे and not in ○वै ।

<sup>८</sup> Ba spells the name as ○गन्धा○ । <sup>९</sup> Repeated in C.

<sup>१०</sup> Ba omits.

<sup>११</sup> C रक्ष २ ।

<sup>१२</sup> C रक्षापय २ । <sup>१३</sup> N झौः हः हहहह झौः C झौः हः ह हे झौः ।

<sup>१४</sup> This Colophon is given only in Nb.

206.

नम आर्यप्रतिसरथै ।

प्रथमं तावन्मन्त्रौ मुखशौचादिकं कृत्वा मनोऽनुकूले  
स्थाने सुखासने उपविश्य ऊँ आः हुँ रक्ष रक्ष हुँ फट्  
स्वाहेति स्थानात्मयोगेन रक्षामधितिष्ठेत् । ततः स्वहृदि  
अकारजं चन्द्रमण्डलं तस्योपरि पँकाररश्मिनिर्गतान् गुरु-  
बुद्धोधिसत्त्वानवभास्य पुरतो द्वष्टा महाप्रतिसराप्रमुखान्  
सगणपरिवारान् पूजयेत् । पुष्पधृपदौपगन्धवल्लैवेद्या-  
दौनि ढौकयित्वा पापं प्रतिदेशयेत्, चिरत्रशरणं गच्छेत्,  
बोधिचित्तमुत्पादयेत्, कुशलमूलं परिणाम्य क्षमापयेत्,  
ततश्चतुर्बुद्धविहारान् भावयेत्— तदुःखोद्धरणा करुणा  
सुखप्रतिष्ठापना मैचौ स्थिरसुखत्वेन मुदिता तथतारूपत्वो-  
पेक्षा । ततः सर्वधर्मान् मनसाऽवलम्ब्य निर्विकल्पकं  
विचिन्त्य ऊँ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहम् । ततो  
हुँकारेण विश्ववज्रमयौ भूमिं अधितिष्ठेत्<sup>१</sup> । तेनैव च  
वज्रेण वज्रपञ्चरं वज्रप्राकारं वज्रवितानं च विचिन्त्य  
तन्मध्ये सुँकारपरिणतं सुमेरुर्व्वतं महामोक्षपुरभवनं  
नानाकुसुमाभिकीर्णम्, तस्योपरि हुँकारेण विश्ववज्रं  
पँकारपरिणतं विश्वपद्मं कर्णिकाकेशरान्वितम्, तस्योपरि  
चन्द्रमण्डलमध्ये पँकाररश्मिं संस्फार्यै तैः पञ्चज्ञानात्मकं  
आकृष्य सर्वतथागतैः सहैकौकृत्य द्रवीभूतबौज-  
परिणामेन वक्ष्यमाणवर्णकृतिः महाप्रतिसरा गौरवर्णा  
दिरष्टवर्षाकृतिः चैत्यालङ्कृतमूर्हा चन्द्रासनस्था सूर्य-  
मण्डलालौढा वज्रपर्यङ्किनौ चिनेचा अष्टभुजा चल-

<sup>१</sup> ANC ०योगश० ।<sup>२</sup> AC ०तिष्ठेते ।<sup>३</sup> AC स्वार्यै ।

त्कुण्डलशेभिता हारनूपुरभृषिता कनककेयूरमण्डित-  
 मेखला सर्वालङ्कारधारिणी, तस्या भगवत्याः प्रथममुखं  
 गौरवर्णं दक्षिणं कृष्णं पृष्ठे पौतं वामे रक्तम्, दक्षिणप्रथमभुजे  
 चक्रं द्वितीये वज्रं तृतीये शरं चतुर्थे खड्डं, वामप्रथमभुजे  
 वज्रपाशं द्वितीये चिशूलं तृतीये धनुः चतुर्थे परशुं,  
 वोधिवृक्षोपशेभिता नानापुष्पफलाद्यलङ्घता ब्रह्माविष्णा-  
 महेश्वरनन्दिकेश्वरादिभिः संस्तुता, देवनागयक्षगन्धव्य-  
 दक्षिणपार्श्वे सत्करणीया, इन्द्र्यमवरुणवैश्रवणासुरगरुड-  
 किन्नरमहोरगादिभिः देवैः स्तुता, रागदेषमोहवासनानु-  
 सन्धिपाशच्छेदनकरौ, परमन्त्रमुद्राविषकाखोर्द्वृग्णप्रयोग-  
 विज्ञेषणाभिचारकाणां च दुष्टचित्तानां विध्वंसनकरौ,  
 सर्ववृद्धवोधिसत्त्वार्थगणवरपूजाभिरतानां परिपालनकरौ,  
 महायानोद्ग्रहणलिखनपठनवाचनस्वाध्ययनश्रवणधार-  
 णभियुक्तानां परिरक्षणकरौ । एवंभूतां भगवतौ  
 स्फुरणसंहरणयोगेन सादरनिरन्तराभ्यासेनावलब्ध्य तस्या  
 जापमन्त्रः—ॐ मणिधरि वज्रिणि महाप्रतिसरे हुँ हुँ  
 फट् फट् स्वाहा ।

तस्या महाप्रतिसरायाः पूर्वस्यां दिशि तथैव पूर्व-  
 योगमधिकत्य विश्वपद्ममध्ये हुँकारेण वज्रचिह्नपरिणामेन  
 महासाहस्रमर्द्दनौ कृष्णवर्णा पिङ्गलोद्धर्केशा नर-  
 कपालालङ्घता भूम्भुकुटिदंष्ट्राकरालवदना स्फुरत्सूर्य-  
 मण्डलासना ललिताक्षेपेण महाभूतमहायक्षानाक्रम-  
 माणा कटककेयूरमण्डिता हारनूपुरभृषिता, तस्या दक्षिण-

<sup>१</sup> AC ०चाह० ।

<sup>३</sup> Ba ०रूपां ।

<sup>२</sup> C omits ०स्वाध्यायन० ।

<sup>४</sup> C बीज० ।

प्रथमभुजे वरदवज्रं द्वितीये अङ्कुशं तृतीये शरं चतुर्थे  
खडं वामप्रथमभुजे तर्जनीपाशं द्वितीये परशुं तृतीये  
धनुः चतुर्थे पद्मोपरि पोडशरब्रम्, तस्या मूलमुखं क्षणं  
दक्षिणे श्वेतं पृष्ठे पौतं वामे हरितं सर्वं चिनेचम्, नाना-  
रब्लाद्यलङ्घतशरीरा महाबलपराक्रमा रौद्रवेश वटदक्षोप-  
शोभिता सप्तमाचादिदेवतासन्नासनकरौ रेवत्यादिग्रहाणां  
सन्नासितमनाः वासुक्याद्यष्टनागसन्नासनकरौ वात-  
पित्तश्वेष्मादिसंशोधनकरौ रौद्रतमोऽन्यकारमेघसफुटनकरौ  
सर्वापमृत्युनिवारणकरौ । तस्या जापमन्त्रः— ऊँ अमृत-  
वरे वरप्रवरविशुद्धे हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा ।

ततो महाप्रतिसराया दक्षिणदिग्भवने विश्वपद्मोपरि  
चन्द्रमण्डलमध्ये माँकारबौजपरिणामेन भट्टिति महा-  
मायूरौ पौतवर्णा द्वर्थमण्डलालौढा सच्चपर्यङ्किनौ  
चिमुखा चिनेचा अष्टभुजा रत्नमुकुटिनौ सर्वाभरणभूषिता  
तस्या दक्षिणप्रशामभुजे वरदं द्वितीये रत्नघटधरा तृतीये  
चक्रं चतुर्थे खडं वामप्रथमभुजे पात्रोपरि भिक्षां(स्तुः) द्वितीये  
मधूरपिच्छं तृतीये घणटोपरि विश्ववज्रं चतुर्थे रत्नधजम्,  
ततो मूलमुखं पौतं दक्षिणे क्षणं वामे रक्तम्, अशोक-  
वृक्षोपशोभिता तत्यार्थस्थिता, सप्तमविष्णवादनकरौ  
सरौद्रकपिलादिराक्षसौविधंसनकरौ समस्तनागादौनां  
सन्नासनकरौ देवनागयक्षगन्धवैर्नमस्करणौया सप्त-  
विंशनक्षत्रादिनवयहा॑दिभिः सेवनौया सप्त्यावरजङ्गम-

<sup>१</sup> AC omits परस्तुः तृतीये ।

<sup>२</sup> The second फट् is omitted in AC.

<sup>३</sup> A स्थितसप्तम् ।

<sup>४</sup> AC ॐक्षत्रयहा० ।

विषविमोचनौया सदेवदैत्यासुरसमोहनकरौ । तस्या  
भगवत्या जापमन्त्रः— ॐ अमृतविलोकिनि गर्भसंरक्षणि  
आकर्षणि॑ हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा ।

तस्याः प्रतिसरायाः पश्चिमदिशि विश्वपद्मोपरि चन्द्र-  
मण्डलमध्ये मँकारवीजपरिणामजां महामन्त्रानुसारिणौ॒  
भावयेत् शुक्लवर्णं द्वादशभुजां चिमुखां चिनेचां स्फुरत्सूर्य-  
मण्डलालौढां रत्नमुकुटिनौ॒ सर्वालङ्कारशेभितां नव-  
यौवनोपेतां छारनूपुरकुण्डलालङ्कारां शिरीषवृक्षोप-  
शेभिताम्, तस्याः प्रथमभुजाभ्यां धर्मचक्रमुद्रा द्वितीय-  
भुजाभ्यां समाधिमुद्रा तृतीये वरदः चतुर्थे अभयः पञ्चमे  
वज्रं षष्ठे शरः तृतीये तर्जनौपाशः चतुर्थे धनुः पञ्चमे  
रत्नच्छटा॑ षष्ठे पद्माङ्कितकलशः॑, मूलमुखं शुक्लं दक्षिणो  
क्षणं वामे रक्तम्, नानाकुसुमाभिकौर्णा साष्टलोक-  
पालादिदेवैः संपूजनौया सचतुर्महाराजिकदेवसङ्कृ॒  
संस्तुता समालाविद्याधरैरर्चिता । तस्या जापमन्त्रः— ॐ  
विमले विपुले जयवरे अमृते विरजे हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा ।

ततो महाप्रतिसराया उत्तरस्यां दिशि विश्वपद्मोपरि  
चन्द्रमण्डलमध्ये चाँवीजपरिणामजा महासित॑ वतौ  
हरितवर्णा स्त्र्यमण्डलालौढा॑ चिमुखा चिनेचा षड्भुजा  
तथागतमुकुटिनौ॒ सर्वाभरणालङ्कृता दिव्यवस्त्रोपच्छादनौ,

<sup>१</sup> °विष° omitted in AC.

<sup>२</sup> C °गिते।

<sup>३</sup> A °चृत्रा।

<sup>४</sup> All MSS (ACNa) read °कमलः which is absurd.  
Here कलस is substituted as in images कलस is  
generally seen in one of the twelve hands of  
महामन्त्रानुसारिणौ।

<sup>५</sup> AC °शौत०।

<sup>६</sup> AC omit.

तस्याः प्रथमभुजे अभयं द्वितीये वज्रं तृतीये शरं वाम-  
प्रथमभुजे तर्जनीपाशं द्वितीये धनुः तृतीये रत्नधजम्,  
मूलमुखं हरितं दक्षिणे शुक्रं वामे रक्तम्, चम्पकदक्षोप-  
शोभिता सकामदेवादिप्रमुखैः सम्पूज्य स्तुता<sup>१</sup> सहारीत्यादि-  
यक्षयक्षिणीविध्वंसनकरौ काकोलूकगृभ्रश्येनकपोतादि-  
विद्रावणकरौ सभूतप्रेतपिशाचवेतालराक्षसादिसंमोहन-  
करौ । अस्या जापमन्त्रः— ॐ भर भर सम्भर सम्भर  
इन्द्रियबलविशेषधनि हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा ।

एवं यथानिर्दिष्टं मण्डलं विभाव्य तस्या रश्मिसमूह-  
व्यापात् स्वस्वबीजात् रश्मीन् निश्चार्य तात्र रश्मयः  
समस्तचैधातुकमभिव्याप्य तचैवाक्षरे प्रवेशयेत् । पुन-  
र्गंगनकुहरे स्फारयित्वा ज्ञानचक्रमाक्षय संस्तुत्य सञ्चार्य  
स्वसमयचक्रे प्रवेशयेत् । ततो द्वयमेकलोलौभूतं विभाव्य  
तस्मात् रश्मिभिः सर्वतथागतानाक्षय सम्पूज्य प्रार्थये-  
दभिषेकम्, सिच्यमानमात्मानं [च] पश्येत् । पूजास्तुत्य-  
स्तुतास्वादपूर्वकं भावयेत् विचक्षणः— चक्षुषोर्माहवज्जी  
महाप्रतिसरा, ओचयोर्दीप्यवज्जी महासाहस्रप्रमर्हनी, ग्रागे  
मात्सर्यवज्जी महामायूरी, वक्त्रे रागवज्जी महामन्त्रानु-  
सारिणी, स्पर्शे ईर्ष्यावज्जी महासितवतौ । एवं रूपवेदना-  
संज्ञासंस्कारविज्ञानस्त्वधात्वायतनस्वभावा एवं देवता-  
विशुद्धितो ज्ञातव्या विशेषतः । तचैव समयौ भूत्वा मन्त्रं  
जपेदनेन विधिना । यान्येव मन्त्राक्षराण्युच्चार्यन्ते तानि  
देवतायोगेन साधनामविदर्भितेन शान्तमानसेन अवि-  
च्छिन्नं जपेत् ।

<sup>१</sup> AC महा० ।   <sup>२</sup> AC विप्रा० ।   <sup>३</sup> A .मेव ।   <sup>४</sup> AC च रक्ते ।

ज्वरे गरे<sup>१</sup> तथा रोगे संग्रामे च तथैव च ।  
 डाकिनी[स]भूतोच्चुष्मनदौश्चुप्रपौडिते ॥  
 अशनिविद्युन्मेघानां पर्वते वनमार्गयोः ।  
 तस्मान्मन्त्रं स्मरेन्नित्यं सर्वशङ्कानिस्फृदनम् ॥

तच्चैव क्रमः—

सर्वसत्त्वहितार्थाय सर्वसत्त्वहितोदयम् ।  
 येन केनचिदध्येष्यमायुपो द्विहेतुतः ॥  
 पञ्चरक्षाविधानं च लिख्यते स्वस्त्ययनं मया ।  
 सत्त्वानां च हितार्थाय वर्तयन् मण्डलं शुभम् ॥  
 शुचिभूम्यां शुभे रम्ये गोमयेनोपलेपिते ।  
 वितानवितते चैव नानावस्त्रप्रलभ्निते ॥  
 समन्नालिप्तगन्धेन चन्दनेन विशेषतः ।  
 विंशाष्ट(क)मङ्गुलिं कृत्वा मण्डलं वर्तयेत् ततः ॥  
 श्रेतेन रक्तचूर्णेन शान्तिकर्म प्रशस्यते ।  
 पद्मस्याष्टदलं कुर्यात् कर्णिकाकेशरान्वितम् ॥  
 कलशान् पञ्च संस्थाप्य सगदामवस्त्रशोभितम् ।  
 छवपताकासंयुक्तपल्लवेन तु छादितम् ॥  
 पुस्तकं धर्मधातुं च पटं चाश्रावलभ्नितम् ।  
 मुष्पं धूपं च गन्धं च बलिनैवेद्यढौकितम् ॥  
 दूर्वाकुन्दसमायुक्तं शुल्कपुष्पं विशेषतः ।  
 दिग्बिदिक्षु च देवानां पूजयेच्च यथाविधि ॥  
 गुडभक्तं शुल्कपुष्पं पायसं च विशेषतः ।  
 गन्धवर्वाणां बलिं दत्त्वा पूर्वस्थाने तु स्थापयेत् ॥

<sup>१</sup> Nb गरे ।

<sup>३</sup> AC ०लेपवेत् ।

<sup>२</sup> A तस्यायनमया ।

<sup>४</sup> A रज० ।

तिलक्षणसुरापूर्णं मत्स्यमांसपल्लाण्डकैः ।  
 कुम्भाण्डानां बलिं दद्यात् दक्षिणे दिशि स्थापयेत् ॥  
 पायसं दधि श्वीरं च सर्जनं च विशेषतः ।  
 पश्चिमायां दिशि स्थाप्य नागानां च महाबलिम् ॥  
 माघमुहूर्कुलत्यानां जाम्बुडीसौधुमेव च ।  
 उत्तरस्यां दिशि स्थाप्य यक्षाणां तु बलिं ददेत् ॥  
 ईशानों दिशमारभ्य यावद् वा पथगोचरे ।  
 शुक्ररक्तं च हरितं सगदाम च प्रलम्बितम् ॥  
 मध्यश्वेतं सगदाम नानापुष्पविशेषतः ।  
 श्वीररुधिरशरावाणां सर्जरगन्धमेव च ॥  
 तत्तदस्तु [वि]शेषाणां अर्धं दत्त्वा यथार्थतः ।  
 फलाफलं यथाप्राप्तं लहुमोदकशक्कुलि ॥  
 पिष्टकादि यथोक्तं च खण्डश्वीरविशेषतः ।  
 दक्षिणे बलिं संस्थाप्य अष्टचिह्नेन शोभितम् ॥

तथा च—

धर्मभाणक आचार्यः कर्मवज्रौ तथैव च ।  
 स्नानं कृत्वा शुचिर्वस्त्रं आसनं च शुचिर्मतम् ॥  
 पूर्वाभिमुखं तिष्ठयेत् पाठयेत् मौलिनं सदा ।  
 पिण्डपातिकभिक्षूणां शुचि शौलं प्रशस्यते ॥  
 आचार्याङ्गुलिमा कश्चित् पाठयेत् परिशुद्धितः ।  
 एकवारादिकारभैकविंशादि प्रवर्तयेत् ॥

<sup>१</sup> ANb ० योनां ।

<sup>३</sup> AC ० गदामल० ।

<sup>४</sup> A हलाहलि ।

<sup>१</sup> AC पौत्रहस्तस्त्र ।

<sup>४</sup> AC सज्जिस० ।

न्यूनाधिकविधौ पाठे सम्यक्सिद्धिर्जायते ।  
 धैर्यवीर्येण सम्पन्नः करुणासत्त्वार्थमुद्यमात् ॥  
 तेन स्वस्त्ययनं कुर्यात् पूर्वबुद्धेन भाषितम् ।  
 शुलभाजनभक्तानां आमिषं च विवर्जयेत् ॥  
 सर्वं निरामिषं कृत्वा सर्वशास्त्रे तु सम्मतम् ।  
 उत्तराभिमुखाचार्यः तत्र कर्म समारभेत् ॥  
 भावयेत् पूर्वमुहिष्टं देवतालम्बनं प्रति ।  
 स्तुतिपूजासमायुक्तो घण्टावादनतत्परः ॥  
 नमोऽस्तु वुद्धाय अनन्तगोचरे  
     नमोऽस्तु ते सत्यप्रकाशके मुने ।  
 सत्ये प्रतिष्ठाय प्रजाय मोचके  
     सर्वे च कामाः सफला भवन्तु ॥  
 नमस्ते पुरुषवीर नमस्ते तु तथागताः ।  
 नमस्ते देवताः सर्वा धर्मधातो नमोऽस्तु ते ॥  
 दूर्व्वाकुन्दसमायुक्तं<sup>१</sup> साधनामविद्भितम् ।  
 अर्चयेद् देवतामूर्धि धर्मधातुं तथैव च ॥  
 सकृदुचार्य मन्त्रेण<sup>२</sup> सकृद् योगेन अर्चयेत् ।  
 अयुतेन तु कर्मेण आयुर्वर्द्धति सर्ववित् ॥  
 येन केनचिदध्येष्यं (तस्या) मण्डलं च प्रवर्तयेत् ।  
 'राज्यं राष्ट्रं तथा यामं गोष्ठमुद्यानभेव च ॥  
 अमनुष्यावताररोगमडकदुर्भिक्षं नश्यति ।  
 तेन कर्मेण रक्षन्ते शुष्कदारुण्यपि स्वयम् ॥

<sup>१</sup> A adds मन्त्रं after this.

<sup>२</sup> Repeated in A.

<sup>३</sup> AC °येण ।

<sup>४</sup> AC वाच्च० ।

अचिन्त्यकर्मदुःखानि यदर्थं कर्तुमिच्छति ।  
 ततो रक्षाविधानेन रक्षा भवति निश्चितम् ॥  
 वातजाः पित्तजा रोगाः स्नेहजाः सन्निपातजाः ।  
 निहताः सर्वरोगाश्च स्वस्ति भवति सर्वदा ।  
 पाठस्वाध्याययोगेन निर्विद्यो भवति निश्चितम् ॥

॥ पञ्चरक्षाविधानम् ॥

---

207.

नमो वचपृष्ठङ्गलायै ।

पूर्वोक्तविधानेन हृदि चन्द्रमण्डले हरितहुँकारज्ञान-  
 निष्पन्नां वज्रशृङ्गलां चिमुखां पडभुजां नौलशुक-  
 दक्षिणेतरमुखौ चिनेचां वज्रशृङ्गलशरवदक्षिणकरचयां  
 तर्जनीपाशचापवदामकरचयां हरितश्यामवर्णां ईघड-  
 सितमुखौ सर्वालङ्कारां दुष्टसत्त्वनिस्त्रदनौमात्मानं ध्यात्वा  
 मुद्रां बन्धयेत् । हस्तदयेन पृथक् पृथक् वज्रमुष्ठिं कृत्वा  
 कनीयसौं तर्जनौं च शृङ्गलाकारेण बन्धयेत्<sup>१</sup> । उँ  
 वज्रशृङ्गले हुँ फट् स्वाहा इति जापमन्त्रः ।

॥ वज्रशृङ्गलासाधनम् ॥

---

<sup>१</sup> AC add उँ वचपृष्ठङ्गलाकारेण चार्चयेत् ।

208.

पूर्वोक्तविधानेन शून्यताभावनानन्तरं विश्वकमल-  
स्त्रव्यस्थहरितश्यामहुँकारजां हरितां चिमुखां अष्टभुजां  
प्रथममुखमौषङ्गासरसं दक्षिणं कपिलं कपिललोचनं च  
वामं रक्तं भृकुटीदंश्चाकरालं दक्षिणेषु चतुःकरेषु अभय-  
वज्रशृङ्खलशरधरां वामचतुःकरै रुधिरपूर्णकपालतर्जनौ-  
पाशचापधरां ललिताक्षेपासनस्थां मार्जारचम्रोत्तरैयां  
अमोघसिद्धिभूषितोर्बिज्ञलकेशां विचिन्त्य ॐ वज्रशृङ्खले  
हुँ फट् स्वाहेति मन्त्रं जपेत् ।

॥ इति आम्नायान्तरेण वज्रशृङ्खलासाधनम् ॥

209.

आदौ तावन्मन्त्रौ सुखासनोपविष्टः शून्याः सर्वधर्मा  
इत्येवमुच्चार्य एवमाद्येभ्यः शून्या धर्माः प्रभवन्तौ-  
त्येव हृषिसम्पत्तिमुत्पाद्य रत्नचयशरणादिगमनं कुर्यात् ।  
ततो यावन्तः सत्त्वाः सत्त्वसंग्रहेण संगृहीताः, ते सर्वे मया  
सर्वज्ञाने प्रतिष्ठापयितव्या इति । ततो हृदये विश्वदल-  
कमलं तदुपरि स्त्रव्यमण्डलं ततो हुँकारनिष्पन्नां वज्र-  
शृङ्खलात्मिकां सर्ववन्धच्छेदनौ दुष्टसत्त्वनिहृदनौ श्यामां  
चिमुखौ चिनेचां द्वितीयैकपिज्ञलोचनां वामे भृकुटी-  
मुखौ रक्तदंश्चाकरालां प्रथमे ईपद्मसिताननां अष्टभुजां  
प्रथमदक्षिणकरेणाभयददां द्वितीये वज्रं तृतीये वज्र-  
शृङ्खलां चतुर्थे शरं वामकरे रुधिरपूरितकपालं द्वितीये

<sup>१</sup> AC omit हरितां...०भुजां ।

<sup>२</sup> AC ०र्घयेत् ।

<sup>३</sup> AC ०मन्त्र० ।

<sup>४</sup> A omits वच० ।

<sup>५</sup> AC समन्त्र० ।

तर्जनिकां तृतीये पाशं चतुर्थे धनुः, स्फुरन्तौ बुद्धमेघान्  
सुललितासनस्थां मार्जारचर्मर्मोत्तरीयां भावयेत् (ॐ)  
वज्रशृङ्खलाम् । क्षणेन प्राप्यते वोधिः किं पुनरन्याः सिद्धयः ।  
ॐ वज्रशृङ्खले हुँ फट् स्वाहा ।

॥ वज्रशृङ्खलासाधनोपायिका समाप्ता ॥

210.

नमो ध्वजाग्रकेयुशायै ।

नत्वा ध्वजाग्रकेयुरां सर्वापायभयापहाम् ।

तस्याः साधनसंसिद्धिर्लिख्यते श्रद्धया मया ॥

आदौ तावन्मन्त्रौ मुखशौचादिकं कृत्वा मनोऽनुकूले  
प्रदेशे सुखासनोपविष्टः—

सन्मैच्यादिमनःशुद्धो दानपारमितापरः ।

भावयेन्मारविध्वंसकारिणौ तारिणौ रणे ॥

ॐ चन्द्रार्कविमले स्वाहेति मन्त्रमुच्चार्य स्वहृदि  
अकाराकारपरिणतचन्द्रसूर्यसम्पुटोपरि ध्वंकारपौत-  
रश्मिभिराकाशदेशे बुद्धबोधिसत्त्वान् दद्वा मनोमयपुष्पा-  
दिभिः सम्यज्य चिशरणगाथां पठेत् । तदनन्तरं ॐ स्वभाव-  
शुद्धाः सर्वधर्माः स्वभावशुद्धोऽहमिति मन्त्रमुच्चार्य मुहूर्तं  
श्रून्यतां भावयेत् । ततः ॐ श्रून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्म-  
कोऽहमित्यहङ्कारमुत्पाद्य सत्त्वाद्युद्धरणाशयः प्रतिविष्व-  
सन्निभं चन्द्रसूर्यसम्पुटोपरि ध्वंकारपौतरश्मिभिरनन्त-  
सत्त्वान् बुद्धबोधिसत्त्वरूपेणालङ्कृत्य तद्वृदि प्रविश्य पुनरा-

<sup>1</sup> N देशे ।

<sup>2</sup> AC omit.

<sup>3</sup> AC कारपरि ।

गत्य रश्मिसमूहं वौजे प्रविशन्तं भावयेत् । तत् सर्वं परिणम्य संग्रामतारिणौ देवौं पौतवर्णां मनोरमां चतुर्वक्त्रभुजां कुडां प्रत्यालौढां लम्बोदरौं शुभां रक्तवर्तुलचिनेचां सुनौलाम्वरधारिणौं असि'चक्रसव्यहस्तां वामाभ्यां तर्जनीपाशकण्ठवज्ञाङ्कितश्वेतमूष्पलधरां वामाङ्गालिष्टचिशूलां प्रथमं पौताननां वामे रक्तेतरसितां ऊर्ध्वविकृतधूमाभां रक्तपिङ्गोर्ध्वजटावडां कपालपञ्चशोभनां पद्मस्थर्यमध्यस्थां आत्मानं भावयेत् स्थिरम् । एवं समयसत्त्वं निष्पाद्य स्थर्यस्थहदौजरश्मिना ज्ञानसत्त्वमानौय सम्पूज्य जः हुँ वँ होः एभिरक्षरैराकृष्य प्रवेश्य बद्धा वशं नयेत् । ततस्तथागतान् याचयेत्— अभिषिच्छन्तु मां सर्वतथागताः । ततोऽशोभ्यादिभिः तथागतैः स्वहृदयात् विस्फारितपञ्चामृतपरिपूरित कनककलशहस्तैरभिषिच्छमानमात्मानं भावयेत् । तचेयं अभिषेकगाथा—

अभिषेकं महावज्रं चैधातुकनमस्तुतम् ।

ददामि सर्वबुद्धानां चिगुह्यालयसम्भवम् ॥

ॐ सर्वतथागताभिषेकसमयश्रिये आः हुँ स्वाहा । ततः परिशिष्टपानौयं परिणम्य मुकुटे अशोभ्यो जायते ।

मन्त्रमावर्त्तयेन्नित्यं सत्यवादौ दयापरः ।

ॐ भगवति धजाग्रकेयूरे परसैन्यविधंसनकरि स्वसैन्यपरिपालनि ऊर्णामुखि ख ख खाहि खाहि परसैन्यं अनन्तमुखेन अनन्तभुजेन प्रहर प्रहर हुँ हुँ फट फट स्वाहा— हृदयमन्त्रः । ॐ सर्वग्रहनक्षत्रध्यामौकरणि

स्वाहा— उपहृदयमन्त्रः । मालामन्त्रस्तु धारण्यां द्रष्टव्यः ।  
उत्थानकाले—

कृतो वः सर्वसत्त्वार्थः सिद्धिर्दत्ता यथानुगा ।  
गच्छध्वं बुद्धिषयं पुनरागमनाय मुः ॥  
इत्यनेन मन्त्रेण विसर्जयित्वा विहरेत् ।  
॥ इति धजाग्रकेयूरासाधनं समाप्तम् ।  
। कृतिरियं परिणितमध्यमकरुचेष्टमाकरमतेः ॥

211.

नम आर्योष्णीष्विजयायै ।

प्रथमं तावन्मन्त्रौ मुखशौचादिकं कृत्वा सुखासनोप-  
विष्टः चतुर्ब्रह्मविहारान् भावयेत् । तदनलरं स्वहृद्यकार-  
परिणतं चन्द्रमण्डलं ध्यात्वा तदुपरि सितभूँकारं हृष्टा  
तद्विनिर्गतरश्मिसमूहैर्जगदवभास्य पुरतः सर्वबुद्धबोधि-  
सत्त्वान् विचिन्त्य पूजापापदेशनादिकं कुर्यात् । ततः  
ॐ श्रून्यताङ्गानवज्रस्वभावात्मकोऽहम् । ततः पुनरपि  
स्वहृदौन्दौ पँकारजं विश्वदलकमलं ध्यात्वा तदुपरि  
चन्द्रविश्वमध्यशंसितभूँकारं हृष्टा तत्परिणतां उष्णौष-  
विजयां चैत्यगुहान्तःस्थां सितवर्णां चिमुखां चिनेचां अष्ट-  
भुजां सर्वालङ्कारभूषितां विश्वदलकमलचन्द्रस्थां बद्ध-  
वज्रपर्यङ्कां प्रथमसितवदनां दक्षिणे पौतमुखां वामे  
नौलमुखां दंष्ट्रापुटावष्टव्यौष्ठां दक्षिणचतुर्भुजेषु विश्ववज्र-  
रक्तारविन्दस्थश्रमिताभजिनशरवरदहस्तां वामचतुर्भुजेषु

धनुःतर्जनौपाशश्रभयभद्रघटहस्तां वैरोचनमुकुठिनौं  
दिव्यवसनपरिधानोत्तरौयां<sup>1</sup> सितप्रभामालिनौं पश्येत् ।

तस्या दक्षिणे लोकेश्वरो वामे पद्मधारौ दक्षिणे चामर-  
हस्तः, वामे वज्रपाणिः कुवलयदलश्थामः वामे कुवलयस्थ-  
वज्रधारौ दक्षिणे चामरहस्तः । एतौ निष्ठौ चिन्तनौयौ ।  
ततः पूर्वदक्षिणपश्चिमोत्तरेषु अचलटकिंराजनौलदगड-  
महाबलाः । सर्वे नौला दिभुजा एकमुखाः चिनेचाः  
प्रत्यालौढा व्याघ्रचर्माम्बरा ऊर्ढ्वकेशा अष्टनागाभरणा  
विश्वदलकमलस्त्रव्याक्रान्ता वामे तर्जनौपाशहस्ता  
दक्षिणे खड्डुअङ्गुशवज्रदगडहस्ता भावनौयाः । उपरि  
शुद्धावासकायिकौ देवपुत्रौ चिन्तनौयौ पूर्णकम्भृतामृतं  
प्रवर्धमाणौ ।

एवं सपरिवारां भगवतौं ध्यात्वा न्यासं कुर्यात् । ॐ  
शिरसि, आः कण्ठे, हुँकारं हृदये, चाँ ललाटे, ह्रीः  
नाभौ, अं अः पादयोः । ततो मुद्रां वन्धयेत् सम्पुटाञ्जलिं  
कृत्वा तर्जन्नौ सङ्कोच्य । ज्येष्ठाङ्गुष्ठाभ्यां साधुकारं दत्त्वा  
ॐकारचयसहितां धारणौमेकवारमावर्त्य पश्चात् विना  
मुद्रया आवर्त्येत् । ॐ भुँ स्वाहा—हृदयमन्त्रः । ॐ  
अमृतायुर्देदे स्वाहा—उपहृदयमन्त्रः । ॐ अमिते  
अमितोङ्गवे अमितचक्रान्ते अमितगाचे अमितगामिनि  
अमितायुर्देदे गगनकौर्तिकरि सर्वक्षेशस्त्रयंकरौये  
स्वाहा—इति मालामन्त्रः ।

॥ आर्योष्णौषविजयासाधनं समाप्तम् ॥

<sup>1</sup> A adds नानालङ्घारमूषितां after this.

<sup>2</sup> N ठक्कि० ।

212.

प्रणम्य पद्मं जगन्नाथं ध्यानासक्तजगत्प्रियम् ।  
 उष्णीषाराधनं वश्ये स्वस्मरणाय साधनम् ॥  
 क्वचिद् देशे विहारे वा भूधरादौ मनोरमे ।  
 सुकुमारासनासौनो योगी चित्ते विचिन्तयेत् ॥  
 सत्त्वानां शङ्करं तत्र सञ्चुकारं स्फुरत्यभम् ।  
 बुद्धान् तस्यावभासेन पूजयेत् अध्वर्त्तिनः ॥  
 सम्पूज्य पुरतस्तेषां पापं कायादिकर्मजम् ।  
 कृतादिभेदसञ्चातं देशयेदुपदेशवित् ॥  
 अनुमोद्य शुभं सर्वं तत्प्रस्तुतं विशेषयेत् ।  
 चिरत्रशरणं गच्छेत् सप्रपञ्चं यथाक्रमम् ॥  
 उपदेशं हठौकृत्य यावदावोधिसाधनम् ।  
 आलम्ब्य कृपया सत्त्वान् वोधिचित्तं विभावयेत् ॥  
 निर्मितं च निरालम्बं निःस्वभावं खधातुवत् ।  
 तत्राकारोङ्गवामोजस्थिते श्रीतांशुमण्डले ॥  
 देवौ तदौजसम्भूतां चिमुखौ च चिलोचनाम् ।  
 नवयौवनसम्पन्नां शृङ्गारादिरसास्पदाम् ॥  
 सर्ववुद्धगुणाकीर्णां सर्वालङ्कारभृषिताम् ।  
 प्रभालौरुद्ध सर्वाश्रां शरह्नगनसन्निभाम् ॥  
 जाम्बूनदप्रभाकारां शान्तसव्याननोजज्वलाम् ।  
 प्रलयाम्भोधरोङ्गासिभैमतीवतराननाम् ॥

<sup>१</sup> AC ० स्फार० ।

<sup>२</sup> ANa सप० ।

<sup>३</sup> A ० लौबुड०, Na ० लिर्बुड० ।

विश्वहृदयसंसक्त कुलिंशं सव्यपाणिना ।  
 द्वितीयेनाम्बुजासौनं बुद्धमन्येन मार्गणम् ॥  
 वरदानं चतुर्थेन वामेनापि यथाक्रमम् ।  
 तर्जनौनिहितं पाशं चापं चापि तथाभयम् ॥  
 दधानं पूर्णकुम्भं च ध्यायात् चैत्यगुहालयम् ।  
 सबौजं चिन्तयेत् पद्मं तड्डिस्थमनुत्तरम् ॥  
 तस्य शुक्लप्रभाजालचोदनाशीलितं नभः ।  
 बुद्धमेघैर्महाव्यूहैर्बोधिसञ्चैः समन्ततः ॥  
 महाक्षपात्मकास्तेऽपि मन्त्रेण च्यध्वर्त्तिनः ।  
 चिन्तनौयाः प्रयत्नेन सदा सेकप्रदायिनः ॥  
 चैत्यालर्गतमेऽकारं चामाकारं प्रभास्वरम् ।  
 हुँ ह्रौः अं अः इत्येतद् बौजजातं यथाक्रमम् ॥  
 शिखाललाटकण्ठस्यं हन्त्राभिचरणस्थितम् ।  
 चन्द्रमण्डलमध्यस्थं ध्यायात् योगी महेश्वरम् ॥  
 शरदिन्दुप्रभाकारौ स्फुरज्ञभस्तिमालिनौ ।  
 कमलवज्रसम्भूतौ सव्ये चामरधारिणौ ॥  
 पद्मवज्रधरौ तस्याः पार्श्वयोः सव्यवामयोः ।  
 केकरं पुरतोऽत्युग्रं टक्किराजं च दक्षिणे ॥  
 नौलदण्डं तु पृष्ठस्थं वामे महावलं न्यसेत् ।  
 क्षपाणाङ्कुशसद्वज्रदण्डसम्भूतपाणयः ॥  
 सदिद्युद्वज्रसम्पातप्रलयाभोदनिःस्वनाः ।  
 ग्रीष्मार्कनयनालोकदुष्प्राणहरा अमौ ॥

¹ Na °सर्गौ ।

² AC °मध्ये चा ।

¹ AC सन्तानास्त्वय० ।

² AC °क्षणू ।

सब्वे तर्जनिकापाशैर्वसव्यकरोद्यताः ।  
ज्वालामालाकुला धेया विश्वपद्मार्कमण्डले ॥  
इत्यमहर्निंशं मन्त्रौ भावयेद् यस्तु योगवित् ।  
स प्राप्नोत्यचिराद् बोधिं वज्रयानप्रवर्त्तनीम् ॥  
॥ इत्युष्णौषविजयासाधनम् ॥

213.

वसुधारायै नमः ।

पूर्ववच्छून्यतापर्यन्तं विभाव्य भट्टिति जम्बलरूप-  
मात्मानं ध्यात्वा स्वहृदये चन्द्रमण्डलमध्ये वँकारबौज-  
निर्जातां वसुधारां भगवतौ ध्यायात् कनकवरणां  
सकलालङ्कारवतौ द्विष्टवर्षाकृतिं दक्षिणकरेण वरदां  
वामकरेण धान्यमञ्जरौधरामशोभ्यधारिणौम् । पुरतो  
भगवतौ श्रीवसुन्धरां दक्षिणतो वसुश्रियं पश्चिमतः श्रीवसु-  
मुखौ वामतो वसुमतिश्रियम् । एताश्वाद्याक्षरबौजाः स्वना-  
यिकासमानरूपाश्चिन्तनीयाः । एवं विभाव्य मन्त्र-  
मावर्त्तयेत्— ऊँ वसुधारिणि स्वाहा, ऊँ वसु स्वाहा,  
ऊँ वसुश्रिये स्वाहा, ऊँ वसुमुखि स्वाहा, ऊँ वसु-  
मतिश्रिये स्वाहा । प्रत्यहं गोमयेन द्विहस्तप्रमाणं चतु-  
रसं मण्डलकं कृत्वा चिसन्ध्यं सुगन्धिकुसुमैरभ्यर्च्य सहस-

<sup>1</sup> AC सब्वे ।<sup>2</sup> C oनन्तरः ।<sup>3</sup> N ध्यात्वा ।

\* A has वामकरेण वरदां again.

<sup>4</sup> ANC add श्री० ।

चतुष्टयं जपता षण्मासात् मनोरथं परिपूर्यति । यथा-  
लब्धकुसुमानां चतुर्लक्ष्माहुतिं कृत्वा महतौ श्रीभवति ।

॥ इति वसुधारासाधनम् ॥

214.

अथ वसुधारां भावयितुमिच्छति, तदा सर्वमेव  
पूर्ववत् किन्तु षष्ठ्य तृतीयकं बौजं अङ्गेन्दुविन्दु-  
भूषितं तेनैव निष्पन्नां वसुधारां पौत्रणां धान्य-  
मञ्जरौनानारत्नवर्षमाणघटवामहस्तां दक्षिणेन वरदां  
सर्वालङ्कारभूषितां सखौजनपरिष्टां भावयेत् अहमेव  
वसुधारेति । हस्तदयेन मुष्टिं वङ्घा मध्यमातृतीयपर्वभग्ना  
वसुधारामुद्रेयम् । ततो जापं कुर्यात्—ॐ श्रीवसुनिधान-  
स्त्रेच्चे स्वाहा । पट्टगतां भगवतौ अवतार्थं महतौ पूजां  
कृत्वा भावयेत् स्वपेच्च । ततः सिङ्घा भवति भगवतौ ।

॥ वसुधारासाधनम् ॥

215.

पूर्वोक्तविधानेन पौत्रकारपरिणतां द्विभौजैकमुखौं  
पौतां नवयौवनाभरणवस्त्रविभूषितां धान्यमञ्जरौनाना-  
रत्नवर्षघटवामहस्तां दक्षिणेन वरदां अनेकसखौजनपरि-  
ष्टां विश्वपद्मचन्द्रासनस्थां रत्नसम्बवमुकुटिनौं स्वबौज-

<sup>1</sup> B पूर० ।

<sup>2</sup> N ज्ञत्वा ।

<sup>3</sup> AN read वामे after this.

<sup>4</sup> B omits पट्टगतां...भगवतौ ।

<sup>5</sup> A omits.

हृदयां भटिति निष्पाद्य मुद्रां वन्धयेत् । हस्तद्वयेन मुष्टिं  
कृत्वा मध्यमा लृतीयपर्वभग्ना—वसुधारामुद्रा । ततः  
उँ वसुधारा रत्ननिधानस्तेचे स्वाहा इति मन्त्रं जपेत् ।

॥ वसुधारासाधनम् ॥

216.

वसुधारायाः पटस्य प्रतिमाया वा अग्रतश्चन्दनेन चतु-  
रस्तं मण्डलकं कृत्वा तत्र भगवतौ मनसाऽरोष्ये पूजयित्वा  
चन्दनालिप्तपाणिः । वसुधाराधारणीपुस्तकस्त्रवावद्व-  
कुसुममालां पुरतः स्थापितोदकभाजनेन निश्चिष्य सर्व-  
सत्त्वेषु महामैत्रौचित्तमालव्याभिमतसिद्धौ हृदयमाधाय  
वसुधाराधारणौं पठेत् । पठंश्च स्वाहान्वितमन्त्वाणां  
स्वाहाशब्दमुच्चारयन् सितपुष्पदूर्ब्वासहिताक्षतं तण्डुला-  
न्युदकभाजने दद्यात् घण्मासं यावत् । पाठावसाने च  
शुचिप्रदेशे तदुदकं विसर्जयेदिति ।

॥ वसुधाराधारण्यपदेशः ॥

<sup>1</sup> AN धारि० ।

<sup>2</sup> B साहोचरित० ।

<sup>3</sup> AC ०स्त्रवद्व० ।

<sup>4</sup> ANC ०ताखण्ड० ।

217.

नमो वचवाराहै ।

प्रातरुत्थाय योगी मुखशौचादिकं कृत्वा समयगुलिकां  
 मुखे प्रक्षिप्य गिरिगङ्गरादिमनोरमे स्थाने विश्ववज्रा-  
 सनासौन आलिकालिं वारच्यमुच्चार्थं अहं वज्रवाराहौ  
 भूत्वा तदाकारं जगत् सर्वं करिष्यामौति कृतनिश्चयः  
 स्वहं दञ्जस्त्वर्थं रक्तवँकारं पश्येत् । तदौयरक्तरश्मिभिः  
 प्रलयानलदुःसहैरकनिष्ठभुवनवर्त्तिनौ वज्रवाराहौ वश्य-  
 माणभुजायुधां गुरुबुद्धबोधिसत्त्वांश्चानौयाकाशे पुरतः  
 संस्थाप्य हृदश्मिविनिर्गतपूजाभिः सम्पूज्य च तदग्रतः  
 पापदेशनां पुण्यानुमोदनां पुण्यपरिणामनाचिशरणगमन-  
 बोधिचित्तोत्पादादिकं कृत्वा चतुर्ब्रह्मविहारान् विभाव्य  
 ततः ॐ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहमिति मन्त्रार्थ-  
 मामुखोकुर्वन् मुहूर्तमप्रतिष्ठरूपेण तिष्ठेत पूर्वप्रणिधान-  
 वशात् । समाधेव्युत्थाय आकाशे यँरँवँलैपरिणामानि  
 धनुस्त्रिकोणवर्तुलचतुरस्ताणि हरिन्नीलरक्तश्वेतानि चतु-  
 र्महाभूतमण्डलानि उपर्युपरि पश्येत् । तदुपरि सुँकार-  
 सम्भवं सुमेहं चतुरसं च चतुरत्नमयं अष्टशङ्कोपशेभितं  
 विचिन्त्य तदुपरि ॐ भेदिनौ वज्रीभव वज्रवन्धं हुँ, ॐ  
 वज्रप्राकारं हुँ वँ हुँ, ॐ वज्रपञ्चरं हुँ पँ हुँ, ॐ वज्रवितानं  
 हुँ खँ हुँ, ॐ वज्रशरजालं चाँ शँ चाँ, ॐ वज्रज्वालानलार्कं

ANC गुडिं ।

A • दञ्जापूर्वं ।

Ab adds अकरणसम्बर ।

AC omit पुण्यप्रणिधानमा ।

N adds तथा शून्यताज्ञानवज्रस्वभावाः सर्वधर्माः ।

A • लै ।

Ab • ज्वालाकश्वालार्क ।

हुँ हुँ हुँ— एतैर्मन्त्रैर्वजभूम्यादिषटकं विधाय तदभ्यन्तरे  
चतुरस्वादिसर्वलक्षणसंयुक्तं क्लाणगारं विचिन्त्य तन्मध्ये  
रक्तपॅकारजमष्टदलपद्मं तद्वरटके आलिकालिपरिणतचन्द्र-  
स्थर्यसम्पुटमध्ये रक्तवज्रान्तर्गतं रक्तवॅकारं प्रकृतिप्रभास्वरं  
पश्येत् । एतत्सर्वपरिणामेनात्मानं भगवतौ वज्र-  
वाराहौं दाडिमकुसुमप्रस्थां दिभुजां दक्षिणेन वज्र-  
तर्जनिकाकरां वामेन करोटकखड्डाङ्गधरां एकाननां  
चिनेचां मुक्तकेशां पञ्चमुद्रामुद्रितां दिगम्बरां पञ्चज्ञाना-  
त्मिकां सहजानन्दस्वभावां प्रत्यालौढपदक्रान्तभैरवकाल-  
राचिकां 'सार्द्धमुण्डमालालङ्कृतगाचां स्वद्रुधिरं पिवन्तौ  
भावयेत् ।

तथा पूर्वादिचतुर्दलेषु यथाक्रमं वामावर्त्तेन डाकिनौ-  
लामाखण्डरोहारूपिणीः क्षणश्यामरक्तगौरा: ; एता  
एकवक्राः चतुर्भुजा वामे कपालखड्डाङ्गकपालहस्ताः  
दक्षिणे डमरुकर्त्तिकाः चिनेचा मुक्तकेश नग्ना आलौढासन-  
संस्थिताः पञ्चमुद्राविभूषिता भावयेत् । विदिग्दलेषु  
चत्वारि बोधिचित्तादिपूर्णानि कपालानि विचिन्तयेत् ।

तदनु भगवतौहृदौजविनिर्गतरश्मिभिर्जःकारेण ज्ञान-  
चक्रमानौय हुँकारेण स्वसमयचक्रजले जलमिव ग्रवेश्य  
वॅकारेण बन्धनं होःकारेण तोषणं कुर्यात् । ततः भुँहुँखॅ-  
आःँडँकारेणायतनानि बोधयेत् । 'षड्देवतौशुद्धै-

<sup>1</sup> A. ०टाङ्गा० ।

<sup>2</sup> Ab reads दक्षिणेन...०खड्डाङ्गधरां after सहजानन्दस्वभावां ।

<sup>3</sup> A. ०मुकुट० ।

<sup>4</sup> ANC सार्द्ध० ।

<sup>5</sup> A. ०विम्ब० ।

<sup>6</sup> Ab हौं हूँ, C हाँ हूँ, A हाँ झूँ ।

<sup>7</sup> A यद० ।

र्मन्त्रपदैर्भगवतौ कवचयेत् । ॐ वै नाभौ, हाँ याँ  
हृदि, हौं माँ वक्त्रे, हेैं हौं मूर्द्धि, हुँ हुँ शिखायां, फट्  
फट् सर्वाङ्गेष्टस्वम् । ततो भगवतौकायवाक् चित्तपथेषु ॐ  
आः हुँ इत्यर्पयेत् । ध्यानात् खिन्नो मन्त्रं जपेत् । तत्र  
मन्त्रः— ॐ वज्रवैरोचनौये हुँ हुँ फट् स्वाहा । चिसन्ध्यं  
बलिपूर्वकं भगवतौ भावयेत् । भावयन् भगवतौरूपेण  
सर्वदा विहरेदिति ।

॥ वज्रवाराहौसाधनं समाप्तम् ॥

॥ कृतिरियं महापणिडतावधूतश्रौमदद्वय-  
वज्रपादानामिति ॥

218.

नमो वज्रवाराहै ।

कुमतिदहनदक्षां ध्वस्तदौर्बाच्य पक्षां  
विषहतजनराशेहेलयोपात्तमोक्षाम् ।  
प्रश्मसुखसमृद्धां वज्रवाराहिदेवौं  
लिखति निचयमस्याः कोकदत्तो हि नत्वा ॥

तचार्द्धयामावशेषायां रजन्यां<sup>१</sup> विधिनोत्थितः क्वचित्  
श्मशानादौ मनोऽनुकूले स्थाने सञ्चन्दनाद्युपलिसे नाना-  
पुष्पप्रकरोपशेभिते साक्षात् शवासने वा यथासुखमुपविश्य  
मैत्रादिभावनापूर्वकं स्वहृदि <sup>२</sup>अँकारजस्त्वर्थमरण्डले

<sup>१</sup> C omits. <sup>२</sup> ANAb चौ <sup>३</sup> ANC विहरन् । <sup>४</sup> A दौर्बल्य० ।

<sup>५</sup> A omits a considerable portion of the *Sādhana* and resumes again after धारयन्तौ in the middle of the *Dhyāna* (p. 428, l. 15). <sup>६</sup> N प० ।

सित'हौःकारजं रश्मि जालैः प्रकाशीकृत्य वज्रवारा हौ-  
 प्रमुखगुरुयोगिनौ बोधिसत्त्वतथागतान् यथास्थाने पुरः  
 संबौद्ध्य हृदौजनिर्गत-प्रचण्डा-चण्डाक्षौ-प्रभावतौ-महा-  
 नाश-वौरमतौ-खर्वरौ-लङ्केश्वरौ-द्रुमच्छाया-चित्त-  
 चक्राष्टाभिः; ऐरावतौ-महाभैरवा-वायुवेगा-सुराभक्षौ-  
 श्यामादेवौ-सुभद्रा-हयकर्णा-खगानना-वाक्चक्राष्टाभिः;  
 चक्रवेगा-खण्डरोहा-शौणिडनौ-चक्रवर्मिणौ-सुवौरा-महा-  
 वला-चक्रवर्त्तिनौ-महावीर्या-कायचक्राष्टाभिः; नौल-  
 रक्तसितवर्णाभिः अक्षोभ्यामिताभवैरोचनशिरोधराभिः,  
 चन्द्रासनचिनेचपञ्चमुद्राधराभिः, वज्रपद्मचक्रकपालमाला-  
 वबद्धचिशखालङ्कृतशिरोभिः, कर्त्रिकपालखद्वाङ्गान्वित-  
 पूजाव्यग्रकरपञ्चवाभिः, अर्धादिपुरःसरं पूजयित्वा वन्दना-  
 पापदेशनात्रकरणसंवरपुण्यानुमोदनाचिशरणगमनबोधि-  
 चित्तोत्यादमार्गश्रयणात्रात्मभावनिर्वातनात्रध्येषण्या-  
 चना विधिवद् विधाय पुण्यं परिणाम्य शून्यताज्ञानप्रति-  
 पत्तये शिरसि सम्युटाञ्जलिं कृत्वा गाथापाठपूर्वकं  
 तथागतान् अध्येषयेत् । तत्रेयं गाथा—ॐ सर्वतथा-  
 गताः शंसिताः सर्वसत्त्वानां सर्वसिद्धयः संपद्यन्तां  
 सर्वतथागताश्चाधितिष्ठन्तु ॐ स्वभावशुद्धाः सर्वधर्माः  
 स्वभावशुद्धोऽहमिति । तदनन्तरं पूज्यपूजापूजकान्  
 सर्वधर्मांश्च शून्यानिमित्ताप्रणिहिताकारेण स्वप्र-  
 प्रत्ययवत् प्रत्यात्मवेद्यमधिमुच्चन् हन्मन्त्रकिरणजालै-

<sup>१</sup> N घौः० ।<sup>३</sup> N adds ॐ कारजं again.<sup>२</sup> BC पुनः ।<sup>४</sup> N adds देवौभिः after this.<sup>५</sup> C अर्चां० ।<sup>६</sup> C बद्धा ।<sup>७</sup> B ॐ जालकिरणै० ।

निराभासौक्षयं ॐ श्रून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहमित्य-  
हङ्कारं कुर्यात् ।

ततः स्वचित्तं रक्तपॅकाररूपेण परिनिष्पन्नं तत् परि-  
णम्य 'रक्तपद्मोपरि अँकारजतरणिमण्डले सितहुँ-  
कारेण स्त्र्यस्थहौःकाराधिष्ठितारुणपञ्चस्त्रचिकवजं ध्यात्वा  
स्फुरणसंहरणपूर्वकं तत्परिणतां पोडशवर्षाकारां शर-  
दिन्दुधवलां रक्तवर्तुलचिनेचां ईषद्वंश्वाकरालवदनां नाना-  
कुसुमविराजितमुक्तकेशार्द्वबद्वविराजितां कृष्णवज्रावलौ-  
दयमध्यौक्षतकपालमालावह्नचिशिखां चक्रीकुण्डलकण्ठौ-  
रुचकमेखलालङ्कृतां विलसन्निपताकोज्ज्वलसव्यकरपञ्चव-  
स्थितपूर्वोक्तवज्रेण अज्ञानपुरुषस्य भयानुविधायिनौं अव-  
सव्येन अध एकत्र॒[चि]कोर्ध्वकृष्णपञ्चस्त्र॒[चि]कसितदण्डानु-  
गतशुष्कसार्द्वशिरोविश्ववज्रकनककलशमूलविनिर्गतरण-  
त्सूक्ष्मघण्टिकान्वितविश्वपताकाविराजितवाहुदण्डासंसक्त-  
खद्वाङ्गं चतुर्मारास्तगापूर्णं पद्मभाजनं धारयन्तौः क्षरद्रुधिर-  
सार्द्वान्वयथितपञ्चाशच्छिरोमालाप्रलम्बिनौं रक्तपद्मोपरि  
स्त्र्यस्थाज्ञानपुरुषे आलौढपदस्थां विवस्त्रां प्रचण्डस्त्र्य-  
प्रभां स्फुरद्रोममालिनौं प्रतिविम्बसमां शृङ्गारादिरसोपेतां  
नानानिर्माणैर्दशदिक्षु जगदर्थपरां स्त्र्यस्थहौःकाराधि-  
ष्ठितस्त्र्यस्थवज्रहृदयां वज्रवाराहौमात्मानं ध्यायात् ।  
ततो हृदौजरप्रिमजालैः सर्वसत्त्वान् तद्रूपापन्नां निष्पाद्य  
आत्मनि प्रवेश्याहमेव भगवतौ वज्रवाराहौत्यहङ्कारं  
कुर्यात् ।

<sup>१</sup> C reads रक्तपद्मोऽत्यस्थितां after कुसुमविराजित ।

<sup>२</sup> B adds ०स्त्र्यः after this.

<sup>३</sup> C ०वद् ।

<sup>४</sup> N ०कण्डां ।

<sup>५</sup> N ०समताजनं ।

तदनु स्वनाभौ विश्वपद्मारुणस्त्वर्थ्यं मण्डले सित-  
हौः कारं दृष्ट्वा तन्मन्त्रमालामक्षस्त्वत्त्वाकारां सितां चक्र-  
भ्रमणयोगेन वदनविवरेण निश्चार्य बुद्धगुणगणमणिमन्त्रौ-  
प्रधिचन्द्रतारालिपिशास्त्रकलादिप्रभावमादाय नाभिविवरे  
प्रविशन्तौ स्वपरेषां सर्वाज्ञानदहनात्मिकां ध्यायात् ।  
ततो हृदौजरश्मिसञ्चोदितगगनस्थां ज्ञानदेवौ पुरतो  
दृष्ट्वा पूर्वोक्तदेवौ गणैरर्थादिपुरःसरं पूजयित्वा फेल्कार-  
मन्त्रपाठपूर्वकं ज्वालामुद्रां बद्धा ललाटे वामावर्त्तेन  
भ्रामयन् तामावाहयेत् । तत्र एकलोलौभावान्मन्त्रा-  
हङ्कारं कुर्यात् । तत्राय मन्त्रः—ॐ योगशुद्धाः सर्वधर्माः  
योगशुद्धोऽहम् । ततस्तडृदौजसञ्चोदितान् गगनस्थान्  
अक्षोभ्यादितथागतानानीय तैः पञ्चामृतमृतपञ्चतथा-  
गतात्मककलशैः तन्निर्मितनानानातृर्थशङ्खमृदङ्गपणवौणा-  
वेणुगौतधनिभिः देवासुरैश्च जोजोत्कारपरायणैः कुङ्कुम-  
कर्पूरकखरौ सुगन्धिकुसुमप्रवर्धिभिः—

यथा हि जातमाचेण स्नापिताः सर्वतथागताः ।

तथाहं स्नापयिष्यामि शुद्धं तु दिव्येन वारिणा ॥

गाथां पठन्तौ भिरात्मानमभिपिच्य ॐ सर्वतथागता-  
भिषेकसमयश्रिये हुँ इत्यनेनाधिष्ठाय तां विश्वपद्म-  
स्त्वर्थस्थास्थोभ्याधिष्ठितशिरस्कां चिन्तयेत् । ततस्तन्निर्मित-  
प्रचण्डादिदेवौभिः तन्निर्मितनानाविधपूजाभिः आत्मान-  
मभिपूज्य वक्ष्यमाणक्रमेणामृतास्वादं कृत्वा यावदिच्छं

<sup>१</sup> A तदत्र ।

<sup>३</sup> A ० सुप्रभा०, C ० शुभ० ।

<sup>२</sup> B ० स्थाज्ञान० ।

<sup>४</sup> C है० ।

<sup>५</sup> A ० समश्रि० ।

<sup>६</sup> AC omit ० प्रचण्डादिदेवौभिः तन्निर्मित० ।

ध्यात्वा स्फुरणसंहरणपूर्वकं द्रुतादिदोषरहितं मन्त्रं  
जपेत्। तचायं मन्त्रः— ह्रौः। यदा उत्थातुकामः तदा  
मन्त्रमालां नाभिस्थह्रौःकारे अन्तर्भाव्य पूजापुरःसरं प्रणि-  
धानं विधाय पुण्यं परिणाम्य शताक्षरं च चिधोच्चार्य  
देव्यहङ्कारमुद्दहन् सर्वधर्मांश्च तद्रूपापन्नान् पश्यन् यथा-  
सुखं विहरेदिति ।

तचायं शताक्षरमन्त्रः— (ॐ आः) ॐ वज्रसत्त्व  
समयमनुपालय वज्रसत्त्वत्वेनोपतिष्ठ दृढो मे भव सुतोष्यो  
मे भव सुपोष्यो मे भव अनुरक्तो मे भव सर्वसिद्धिं मे प्रयच्छ  
सर्वकर्मसु च मे चित्तं श्रेयः कुरु हुँ हहहह होः भगवन्  
सर्वतथागतवज्र मा मे मुच्च वज्रीभव महासमयसत्त्व  
आः (हुँ) इति ।

सन्ध्यान्तरेऽपि भृतिति देव्याकारमभिमुखौकृत्य पूजादि-  
पुरःसरं यावदिच्छं विभाव्य प्राग्वन्मन्त्रं जप्त्वा पूर्ववत्  
सर्वं कुर्यात्। अर्जुराचसन्ध्यायां तु पूर्ववत् सर्वं कृत्वा  
शयनकाले शिरःस्थाने गुरुवुद्बोधिसत्त्वान् हृष्टा सम्पूज्य  
अष्टाङ्गपातप्रणामाशयेन सिंहशय्यायां सुप्यात् । ततः  
प्रभातसन्ध्यायां देवौप्रबोधितः सन् पूर्ववत् सर्वं कुर्या-  
दिति । यद्वा अनेन क्रमेण क्वचित् प्रदेशे शवपर्यङ्केन  
सुखासनोपविष्टः कृपयाऽवलम्ब्य सर्वसत्त्वान् पापदे-  
शनामारभ्य यावदोधिचित्तात्पादपूर्वकं आःकारपरि-  
णतायां स्वजिह्वायां पद्मदलाकारायां ह्रौःकारं ज्वलङ्घासुरं  
यावदिच्छं विभाव्य स्थिरौकृत्य शतार्जुगलिकामालाक्षस्त्रैण

¹ AC ०रोऽन्त० ।

² AC सुप्येत् ।

³ AC यावदावोधिं ।

चिसन्धं चतुःसन्धं जपेत् योगी । सुषुप्तुः पूर्वविधिना  
 'सुप्यात् । एवं जपभावनात्मको विधिवत् लब्धानुज्ञो  
 अष्टलोकधर्मनिर्मुक्तः आडः समयसंवरस्यः कृपावान्  
 कल्याणमिचाराधनतत्परो योगी सप्तलक्ष्मजापेन सर्व-  
 शास्त्रकलाकलापेषु 'अभिज्ञो भवति । मेधावी शूरो  
 विशारदः 'पर्षदनभिभवनौयो वादौ च भवति । ज्वरगर-  
 विषडाकिन्यादिभिरनुपद्रुतो भवति । यद् भक्षयति तदमृतं  
 भवति । सिद्धे सति मन्त्रजापेऽस्मिन् एतन्मन्त्राभि-  
 मन्त्रिता कठिनौ यस्यैव हस्ते दीयते स मूर्खोऽपि कवि-  
 र्भवति । तस्य गन्धमाचेण पन्नगाद्यः सन्निहिता न  
 भवन्ति । एभिरुपद्रवैरुपद्रुतानामन्येषामपि सर्वोपकार-  
 समर्थो भवति । किं वहुनोक्तेन मयापि जडधिया शास्त्रे  
 अक्षतक्षेण विशिष्टेतसा अस्य मन्त्रस्य लक्ष्मदयजापेन  
 इदं प्रज्ञालोकसाधनं कृतम् । ये पुनः स्थिरचेतसः अनन्त-  
 रोक्तगुण्युरुक्ता भवन्ति तेषां सुतरां सिद्धिः स्यादिति ।

॥ प्रज्ञालोकसाधनं समाप्तम् ॥

<sup>१</sup> AC सुसृष्टः ।

<sup>२</sup> ANB स्वपेत् ।

<sup>३</sup> B अष्ट० ।

<sup>४</sup> AC चाभिं ।

<sup>५</sup> ANC परिषद० ।

<sup>६</sup> ANC चेन ।

<sup>७</sup> ANC ○नविधिः ।

219.

सत्त्वान् वशीकृत्य चतुरार्थसत्येऽवतारणाय वश्यविधि-  
रुच्यते । ततः पूर्वोक्तक्रमेण निष्पन्नां भगवतौ एवं रक्त-  
बौजचिह्नपरिणामतो रक्तवर्णां विभाव्य सम्पूज्य स्तुतिं  
कुर्यात् अक्षोभ्यवज्रेत्यादिगाथाभिः । चित्तचनिर्वाताधो-  
मुखकरोटचयोपरि रक्तआःकारज़'वज्रपद्मभारडे दश-  
समयान् घोडशस्वरककारादिच्चतुस्त्रिंशद्वाज्ञनैरधिष्ठिता-  
नधो यँ॑परिणतवाच्चमिमण्डलाभ्यां ज्वालानलतापनं  
कृत्वा समयन्यस्तबौजरश्मिचोदिततथागतसमूहान् आनौय  
तचान्तर्भाव्य आद्यस्वरजातचन्द्रोपरि हुँकारजचन्द्रस्यं  
तदधिष्ठितसितपञ्चस्त्रचिकवज्रस्फुरितरश्मिजालैर्वज्रधर-  
मपि चन्द्रवज्रस्य च प्रवेशत्, उत्पातकताविचिकित्सादि-  
दोषापगते तदुपरि ऊँकारं ध्यात्वा तत्किरणैस्तथा-  
गतानमृतरूपापन्नान् नानालोकधातुस्थामृतमपि तच  
प्रवेश्य प्रणवस्य च प्रवेशत् । यथावन्निष्पन्नममृतं हृष्टा  
वारचयं चित्तचैरधिष्ठाय विधिवदमृतास्वादं कृत्वा याव-  
दिच्छं विभाव्य स्वनामाक्षरपरिणतं साथं पुरोवर्त्तिनं  
हृष्टा तन्मन्वमालानिर्गतरश्मिभिः तमानौय तचान्तर्भाव्य  
तस्य चित्तमकारपरिणतं आरक्तचन्द्रमण्डलाकारं ध्यात्वा  
तन्मन्वमालानिर्गतां देवौ रक्तवर्णां वामकरेण हौःकार-  
पाशधरां दक्षिणकरेण रक्तोत्पलकस्त्रिकानिभवजाङ्गुशधरां

<sup>१</sup> ANC omits ○वच○ ।<sup>२</sup> AC तान् दृष्टा ।<sup>३</sup> B ○चन्द्रमण्डलो○ ।<sup>४</sup> B ○त्पातका○ ।<sup>५</sup> B ○माकार○ ।<sup>६</sup> AC ○गतया ।<sup>७</sup> AC ○मण्डा○ ।

साध्यपुरोवर्त्तिनौ दद्वा ऊँ आः ह्रौः अमुकस्य चित्तमा-  
कर्षय हुँ जः इति तामाज्ञापयति योगी । ततः सा देवी  
विधिवत् प्रविश्य पाशेन संवेद्याङ्कुशेन चोदयन्तौ यथा-  
वदानौय स्वचित्ते प्रवेशयेत् । देवी तु मन्त्रमालान्तर्गता  
द्रष्टव्या । ततस्तु मुक्तशिखं विहङ्गलं विहङ्गलं गलं (?)  
रन्तुकामेच्छ्या एकान्तपरवशीभूतं कृतकरपुटाञ्जलिकं  
साधकाभिमुखं किं करोमीति [ब्रूते] ।

॥ वज्रवाराहौसाधनं समाप्तम् ॥

220.

दिग्म्बरा मुक्तकेशी वज्रवाराहौ नाभिदेशे कर्चि-  
कपालधारिणौ नृत्यन्तौ चिन्त्या । वश्यं भवतीति ।

॥ वज्रवाराह्या वश्यविधिः ॥

221.

ॐ नमो भगवत्वे आर्थवच्चवाराहौ ।

अथाते भगवतौनां गुह्येश्वरौणां सर्वदेवतौनां महाधियानां—

महानं च महागुह्यं महामायां महेश्वरौम् ।

चैलोक्यं संहरत्येषा चैलोक्यं सृजते पुनः ॥

गुह्याकानामियं माता महामायेति विश्रुता ।

चैलोक्यचांसनौ विद्या प्रपदेयं महेश्वरौ ॥

यथा विज्ञातमाचया विद्यया साधकेश्वरः ।

सदेवगन्धर्वगणान् सयक्षासुरमानुषान् ॥

विद्याधरपिशाचांश्च राक्षसोरगकिन्नरान् ।

वशमानयति भूतानि जलजस्थलजानि च ॥

महाश्वर्यकरौ विद्या इन्द्रजालकरौ तथा ।

मोहनं स्तम्भनं चैव विदेषोचाटनादिकम् ॥

वश्याकर्षणं जम्भं चानेकविधकुतूहलम् ।

पठिता कुरुते विद्या वाचां सिद्धिं च साधके ॥

न जपं न ब्रतं तस्य नोपवासो विधीयते ।

अक्लेशतो भवेत् सिद्धिर्देवि सत्यं वदाम्यहम् ॥

मन्त्रं तव महामाये सर्वचैलोक्यसाधिके ।

प्रवश्यामि महायोगे दिव्यैरक्षरपड़क्तिभिः ॥

ॐ नमो भगवति वज्रवाराहि आर्यापराजिते  
चैलोक्यमाचे महाविद्ये सर्वभूतभयावहे महावज्रे वज्रा<sup>10</sup>—

<sup>1</sup> AC omit गुह्येश्वरौणां सर्वदेवतौनां ।

<sup>2</sup> A ऋक्येका ।

<sup>3</sup> ACB हृज्यते ।

<sup>4</sup> ANC ऋकाममयं ।

<sup>5</sup> A प्रशस्येयं, NB प्रपदेयं ।

<sup>6</sup> AC ऋनामग ।

<sup>7</sup> ABC ऋजम्भं ।

<sup>8</sup> AC महाविद्य०, Ab विद्य० ।

<sup>9</sup> B ऋपहे ।

<sup>10</sup> Ab वचासे ।

सने अजिते अपराजिते वश्यङ्करि 'अभ्यधामणि' विष-  
 शेधनि क्रोधनि करालिनि सन्वासनि 'मारणि' सुप्र-  
 भेदनि' पराजये विजये जम्भनि स्तम्भनि मोहनि वज्र-  
 वाराहि महायोगिनि 'कामेश्वरि' खगे तद्यथा 'प्रोतंगे प्रोतंगे  
 हन हन प्राणान् किङ्किणि किङ्किणि 'खेखिणि' खेखिणि  
 धुन धुन वज्रहस्ते शेषय शेषय 'खद्वाङ्कपालधारिणि'  
<sup>१०</sup> महापिंश्चितमांसासनि मनुष्यान्वप्रावृते सार्द्धनरशिरो-  
 मालाग्रथितधारिणि सुभनिसुम्भे हन हन प्राणान्  
<sup>११</sup> 'सर्वपापसत्त्वानां' <sup>१२</sup> 'सर्वपश्चनां' <sup>१३</sup> 'मांसच्छेदनि' क्रोधमूर्ते  
 दंद्राकरालिनि महा' मुद्रे श्रीहेरुकदेवस्य अग्रमहिषि  
 सहस्रशिरे सहस्रबाहवे शतसहस्रानने ज्वलिततेजसे  
 ज्वालामुखि <sup>१५</sup> पिङ्गललोचने वज्रशरीरे वज्रासने <sup>१६</sup> मिलि  
<sup>१७</sup> मिलि तिमिलि तिमिलि हे हे हुँ हुँ ख ख धु धु धुरु  
 धुरु मुरु मुरु अदैते महायोगिनि पठितसिद्धे <sup>१८</sup> द्रे <sup>१९</sup> ध्रै द्रे  
 धै धै ग्रै <sup>२०</sup> ग्रै हे हे ह ह भौमे हस हस वीरे हा हा हो हो  
 हुँ हुँ चैलोक्यविनाशनि शतसहस्रकोटितथागतपरिवारिते  
<sup>२१</sup> हुँ <sup>२२</sup> फट सिंहरूपे खः गजरूपे गः चैलोक्योदरे महासमुद्र-  
<sup>२३</sup> मेखले ग्रस हुँ हुँ फट वीरादैते हुँ हुँ हा हा महा-

ANCB नेच० ।

<sup>१</sup> AC विश्वोषणि, NAb विश्वोषणि ।

Ab क्रोधक ।

<sup>२</sup> Ab मानिनि । <sup>५</sup> Ab ०दहरणि ।

Ab भाम० ।

<sup>६</sup> AB प्रांगतंगे प्रौतंगे ।

AC खिंखि० ।

<sup>७</sup> Ab adds वच० before this.

१० Ab ०मदार्पितसित० ।

<sup>११</sup> B सर्वपाप० ।

११ Omitted in Ab.

<sup>१२</sup> Ab महामांस० ।

१३ Ab ०मदे० ।

<sup>१५</sup> AC ०सखि० ।

१४ Ab मिलितच्चिलिते करालिनि ।

<sup>१७</sup> N चलि । <sup>१९</sup> AC ग्रे० ।१५ Ab खै० । <sup>२०</sup> Ab खै० ।<sup>२१</sup> Ab ऊँ ऊँ । <sup>२२</sup> AC ०लेखने ।

पशुमोहनि योगेश्वरि त्वं डाकिनि सर्वलोकानां वन्दनि  
सद्यः प्रत्ययकारिणि हुँ फट् भूतचासनि महावीरे परम-  
सिङ्गे 'महाविद्येश्वरि हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा' ।

॥ ज्वालामुखौसाधनप्रयोगः ॥

222.

एषा भगवतौ महामाया पठितसिङ्गा । अस्याः साधनं  
भवति । सोमग्रहे स्त्र्यग्रहे वा ग्रहमपश्यन् एकविंशति-  
वारान् प्रवर्त्तयेत् । ततः सिङ्गो भवति । यावदावर्त्तयति तावत्  
स्वौसहस्रैरनुगम्यते । सकृदुच्चारितेनाकर्षयति मारयति  
क्रुड्यतेन सात्त्वाटनविद्वेषणस्तम्भनं च कुरुते । इच्छावशात्  
कुसुमं सकृत् परिजप्याकाशे क्षिपेत् ब्रह्मा दीनाकर्षयति ।  
श्मशानाङ्गारं सकृज्जमां गृहे ग्रामे नगरे वा क्षिपेत्, दाहं  
दर्शयति, मयूरपिच्छकं सकृज्जमां आकाशे भामयेत्, पुन-  
रुपशमयति । शर्करां सकृज्जमां चतुर्द्विंशं क्षिपेत्, चतु-  
रङ्गवलं दर्शयति । मयूरपिच्छकं विपरौतं भामयेत्, प्रत्या-  
नयनं कृतं भवतीति ।

॥ महामायाज्वालामुखौवज्रवाराहौप्रयोगसाधनम् ॥

<sup>१</sup> सर्वं only in Ab.      <sup>२</sup> महा only in B.

<sup>३</sup> After the end of the mantra Ab repeats the portion beginning from <sup>ॐ</sup> नमो भगवति...कामेश्वरि खण्डे adding ज्ञे पट् at the end.

<sup>४</sup> This colophon is found only in Nb.

<sup>५</sup> ANC दीनादर्शयति ।

223.

अधुना महामायाद्यः श्मशानान्युच्यन्ते । पूर्वादि-  
दिग्भागे मण्डलस्य साधकानुग्रहं नाम श्मशानं  
उत्तरेणादैतकारं पश्चिमे क्रोधाननं दक्षिणे घोरान्धकारं  
आग्नेयां महाप्रलयं नैऋत्यां महामेलापकयोगवहुलं  
वायव्ये सिंहनादमहाफेल्कारं ऐशाने सरोजबौजं नाम  
श्मशानम् । एषु च यथायोगं दग्धार्ज्ञदग्धाङ्गखण्डिताङ्गार्ज्ञ-  
खण्डिताङ्गविभीषणकारं भयङ्गरं शूलभिन्नोर्ज्ञर्ज्ञश्ववाः  
पाटलकङ्गेलिचूडाशिरौषौ दुम्बरवटाश्वत्यनागकेशरपादपा  
यथाक्रमेण महिषमार्जारभस्तुकव्याग्राश्वगृभश्वकरपिशाच-  
मुखा महर्ज्ञिका यक्षाः समन्ततश्च श्मशानाष्टके शृगाल-  
ग्नेभ्रोलूकवायसाश्च वेतालभूताद्य इति ।

॥ महामायादेव्याः श्मशानम् ॥

224.

नमो वचवाशाहौ ।

ॐ 'ह्नौ' धातय सर्वदुष्टान् हुँ फट् स्वाहा । वस्ति  
दत्त्वा ध्यानं कुर्यात् । नाभिमध्ये रँभवं चिकोणमग्नि-  
मण्डलं तन्मध्ये चतुर्द्वयपद्मं रक्तवर्णं तदुपरि 'ह्नौ'कारं  
कल्पा ग्निवद् देदौष्यमानं तत्परिणतमात्मानं वज्रवाराहौं  
रक्तवर्णां चतुर्द्वयेषु पञ्चास्तुतभृतपद्मभाजनं ध्यात्वा  
प्रेतासनस्थां आलौढपदां नग्नां ऊर्ज्ञकेशां कपालमुकुटां

<sup>१</sup> A पत्० ।      <sup>२</sup> A ०डुम्ब० ।      <sup>३</sup> N ०नन्तरं ।

<sup>४</sup> AN omit.

<sup>५</sup> B ०ग्निदौ० ।

<sup>६</sup> ANC झौःकारं, B झौँ only.

<sup>७</sup> B omits चतु०...०भाजनं ।

पञ्चमुद्रोपेतां चतुर्भुजां दक्षिणे<sup>१</sup> वज्रवज्राङ्गुशधरां वामे  
कपालखद्वाङ्गंतर्जनौपाशधरां एकमुखौं चिनेचां मृकुटी-  
करालवदनां वज्रधोणां सुभौषणां दृहदुदरां ललज्जिह्वां  
भावयेत् । ॐ वज्रवाराहि आवेशय सर्वदुष्टान् ह्रौं  
स्वाहा—उपहृदयम्, ॐ ह्रौं ह्रौं ह्रौं—हृदयं लक्षं  
जपेत् समाहितो भूत्वा । सिध्यति नाच संशयः ।

ॐ अः ह्रौं ह्रौं ह्रौं हः । अनेन मन्त्रेण महामांसचूर्णं  
कृत्वा धूपं दद्यात् पटायतः । सिध्यति दिनैकविंशत्या  
यावन्नान्यथा । ॐ ह्रौं ह्रौं ह्रौं हः हः हः ह्रौः ह्रौः ह्रौः  
हः फेल्कारं दद्यान्निशायां बलिम् सर्वमार्प्रशमनार्थम् ।  
निशाबलिः पञ्चोपचारेण दातव्यः । यस्य कस्यचिन्न  
कथनौयम् । वज्रयोगिन्योऽधितिष्ठन्ति तन्नाच संशयः ।  
श्रीवज्रवाराहौकल्पः सर्वार्थसाधकः ।

॥ वज्रवाराहौसाधनम् ॥

225.

पँकारपरिणतं रक्तपद्मं तस्योपरि यँकारपरिणतं वायु-  
मण्डलं कृषणं<sup>२</sup> धन्वाकारं ध्वजाङ्गं रेफपरिणतं रक्तं चिकोण-  
मग्निमण्डलं ज्वालाङ्गं वँभवं अव्मण्डलं श्वेतं वर्तुलं घटाङ्गं  
लँकारजं पृथिवीमण्डलं चतुरसं हरितं सुँकारसम्भवं सुमेरुं

<sup>१</sup> ANC वचाङ्गुः ।

<sup>२</sup> AN ह्रौं, C ह्रा ।

<sup>३</sup> ANC झौं ।

<sup>४</sup> ANC ह्रौं ।

<sup>५</sup> AC फौं फौं फौं, N कौं कौं कौं ।

<sup>६</sup> B शमनं ।

<sup>७</sup> This colophon is found only in Nb.

<sup>८</sup> AC धन्वार्भं ।

चतुरसं चतुर्दारं अष्टशृङ्गोपशेभितं तन्मध्ये पँकारपरिणतं  
पद्मं तस्योपरि हुँसभवं विश्ववज्रं तद्वरटके आलिकालि-  
योगं तन्मध्ये वँकारपरिणतं वज्रम् । एतत्परिणतां वज्र-  
वाराहौं रक्तां चिनेचां मुक्तकेशां नग्नां खण्डमण्डितमेखलां  
शतार्घ्सार्द्धनरशिरोमालाप्रलभ्वितां वामभुजे कपालं  
दुष्टमाराद्यस्तुग्धरं दक्षिणे—

तर्जयन्तौं दिशः सर्वं दुष्टतर्जनवज्जिकाम् ।

कल्पवह्निमहातेजां स्वन्तौं रुधिरप्रियाम् ॥

ॐ पादस्थितां भावयेत् । पद्मस्य पूर्वादिपते—

डाकिनौं तु तथा लामां खण्डरोहां तु रूपिणीम् ।

विदिकृपते तथा भाव्याः करोटाश्वत्वारः शोभनाः ॥

मन्त्रं चाच— ॐ सर्वबुद्धडाकिनौये वज्रवर्णनौये हुँ हुँ  
फट् फट् स्वाहा ।

॥ श्री ओडियानवज्रपौठविनिर्गत ॐ पादवज्र-  
वाराहौ साधनं समाप्तम् ॥

<sup>१</sup> AC ० साद्रं ० ।

<sup>२</sup> B सर्वां ।

<sup>३</sup> N adds a third झ ।

<sup>४</sup> BC फट् only.

<sup>५</sup> B ० ओडान० ।

<sup>६</sup> B omits ० ऊर्ध्वपाद० ।

226.

प्रथमं तावद् योगी श्मशानादौ मनोरमे स्थाने  
 स्वहृदौन्दौ ऊँकारकिरण्गुरुवुडबोधिसत्त्वानानीय पुरतो-  
 इवलम्ब्य पूजापापदेशनादिकं कृत्वा खसमं चैधातुकं  
 विचिन्त्य हुँवज्जौकृतभूमौ श्मशानाष्टकमध्ये धर्मो-  
 दयान्तर्गतपद्मवरटके चन्द्रस्थरविसोमसम्पुटस्थवँकारवज्जं  
 तद्वैजसमुद्भवां भगवतौं वज्रवाराहौं प्रलयानलसन्निभां  
 एकवक्त्रां दिभुजां दक्षिणे—

तर्जयन्तौं दिशः सर्वदुष्टतर्जनवज्जिकाम् ।

वामे कपालं विश्वपताकाविराजितवाहुदण्डासक्त-  
 खद्वाङ्गधरां भैरवकालरात्याक्रान्तां प्रत्यालौढेन ताण्डवां  
 दिग्वासां मुक्तकेशां खण्डमण्डितमेखलां दंष्ट्राकरालवदनां  
 चिनेचां विकृताननां विश्ववज्रधरां मूर्धि वज्रमालाकपाल-  
 शोभितां मुण्डसंगदामदेहोभयशोभां सर्वालङ्कारभूषिताङ्गौं  
 सर्ववुद्भाभिषेकजां वैरोचनकुलोद्भवां सर्वसिद्धिप्रदायिकां  
 स्फुरतसंहारविग्रहाम्—

पूजास्तुत्यमृतास्वादं कृत्वा योगी समाहितः ।

सादरं भावयन् नित्यं लघु बुद्धत्वं माप्नुते ॥

भावनां कृत्वा न्यासं कुर्यात् वलिं च दद्याद् योगवित् ।  
 ऊँ वं वज्रवाराहौ नामौ, हाँ याँ यामिनौ हृदि, हौँ भौं

<sup>१</sup> ANC कपालखद्वाङ्गधरां ।

<sup>२</sup> AN वचक०, B वक्र० ।

<sup>३</sup> A °नृता० ।

<sup>४</sup> ANCB °मवाप्ते० ।

<sup>५</sup> AC है ।

मोहनौ वक्ते, ह्रे<sup>१</sup> ह्रौं सञ्चालनौ शिरसि, हुँ हुँ सन्न्वासनौ  
शिखायाम्, फट् फट् चण्डिका<sup>२</sup> सर्वाङ्गेष्टस्वम्—

नाभौ हृदि तथा वक्ते शिरः शिखास्त्वमेव च ।

कृत्वायग्रंथ्या खलु मध्यस्त्वचौ

अङ्गुष्ठवज्जो दृढं संप्रपौद्य ।

संस्थाप्यतामधो ललाटदेशे

आवर्ण्यावर्त्तेन च विभासयेत् ॥

आक्रान्तपादोर्झवृष्टिस्तु मूर्खा फेंकारनादतः दशदि-  
ग्लोकधातुस्था वौरयोगिनौः आकर्षयेत्— ऊँ योगशुद्धाः  
सर्वधर्माः योगशुद्धोऽहं ऊँ अचण्डि होः जः हुँ वँ होः  
वज्रडाकिन्यः समयस्त्वं दृश्यहोः। वज्राञ्जल्या ऊर्ध्वविकचबलि  
दद्यान्निशार्ङ्गके— ऊँ ख ख खाहि खाहि सर्वयक्षराक्षस-  
भूतप्रेतपिशाचोन्मादापस्मारडाकडाकिन्यादय इमं बलि  
यर्हन्तु समयं रक्षन्तु समयं सिद्धिं प्रयच्छन्तु यथैवं यथेष्टं  
भुञ्जय पिवथ मातिक्रमय मम<sup>३</sup> सर्वाकारसत्सुखविशुद्धये  
सहायका भवन्तु हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा— बलिमन्त्रः। ऊँ  
वज्रैरोचनौये हुँ फट् स्वाहा— हृदयमन्त्रं दशाक्षरम् ।  
ऊँ सर्ववुद्धडाकिनौये वज्रवर्णनौये हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा ।  
उपहृदयमेकविंशत्यक्षरम् । ऊँ सर्ववज्रकामिनि सर्वभक्षयं  
शोधय गुह्यवज्रिणि हुँ स्वाहा— सर्वभक्षयशोधनमन्त्रः ।

<sup>१</sup> AN झे ।

<sup>२</sup> The MS B ends here.

<sup>३</sup> The metre in this Sloka is faulty.

<sup>४</sup> AC आरलि० ।

<sup>५</sup> AC मम ।

<sup>६</sup> AC omit.

<sup>७</sup> C omits.

<sup>८</sup> C omits झे फट् ।

<sup>९</sup> C omits.

अथवा उपदेशः— स्वचित्तं स्थिरौकर्तुकामः स्वनाभि-  
कमलोपरि सोमपुटान्तस्यसर्षपस्त्रश्वर्वकारविनिर्गतमृणाल-  
तन्वाकाररश्मिं ध्यायात्, चैधातुकं प्रभास्वरं महा-  
सुखाकारं पश्येदिति ।

॥ संक्षिप्तवज्रवाराहौ साधनं समाप्तम् ॥

227.

नमो वज्रवाराहै ।

नभोनिभं जगन्मत्वा सम्बोधिं च तथा मनः ।  
स्थापयामि जगद् बोधौ वज्रवाराहिकात्मकः ॥

मनोऽनुकूले श्मशानादौ स्वहृदि चन्द्रे ऊँकार-  
किरणीर्नभसि गुरुबुद्धबोधिसत्त्वान् दृष्ट्वा पापदेशनादिकं  
कुर्यात् । ततो निरालम्बशून्यतां भावयेत् । हुँवज्रौ-  
भूतभूम्यादौ श्मशानाष्टकमध्ये धर्मधातुमयधर्मोदियान्त-  
र्गतपद्मवरट्टके चन्द्रस्थरविसोमसम्पुटस्थर्वकारवज्रसम्भवां  
भगवतौ भावयेत् वज्रवाराहौं प्रलयानलसन्निभां  
दिभुजैकवक्त्रां दक्षिणे तर्जयन्तौं दुष्टतर्जनवज्रिकां वामे  
कपालखद्वाङ्घरां भैरवकालरात्याक्रान्तां प्रत्यालौढेन  
सतारण्डवां दिग्म्बरां मुक्तकेशां खण्डमण्डितमेखलां दंष्ट्रा-  
करालवदनां चिनेचां विश्ववज्रधरां वज्रमालाकपालमूर्ढजां  
मुण्डस्त्रदामदेहशोभां सर्वालङ्कारशोभितां सर्वबुद्धाभि-  
षेकां वैरोचनकुलोद्धवां सर्वसिद्धिप्रदायिकां स्फुर-  
त्संहारविग्रहाम् ।

<sup>1</sup> AC ०म्टकुट०, N ०म्टत० ।

<sup>2</sup> N ०भूषितां ।

पूजास्तुव्यमृतास्वादं कृत्वा योगपरायणः ।

सादरं भावयन् नित्यं लघु बुद्धत्वमाप्नुयात् ।

भावनाखिनो मन्त्रं जपेत्—ॐ वज्रैरोचनौये  
स्वाहा । अत्रोपदेशः स्वनाभिकमलोपरि सोमसम्पुटान्त-  
र्गतमृणालतन्वाकाररश्मिं ध्यायात् । ततः चैधातुकं प्रभा-  
स्वरतया तत् चित्तं सुखशान्तमाद्यमनुत्पन्नं पश्येदिति ।

॥ संक्षिप्तवज्रवाराहौसाधनं समाप्तम् ॥

## 228.

नमो नैशात्म्यायै ।

डोम्बौहेरुकपादैर्देवौचक्ष्य भावना कथिता ।  
सञ्चिन्त्य सकलं तत्त्वं हे वज्रात् योगिनौतन्वात् ॥  
नभसि भट्टारकं दृष्ट्वा गुरुकुलिशेश्वरं प्रभुम् ।  
पूजयेत् वन्दयेत् धौमानश्चोभ्यप्रतिरूपकम् ॥  
स्वबौजं हृदये ध्यात्वा पूजाभेदं प्रकल्पयेत् ।  
अष्टाभिर्मातृभिर्नित्यं पञ्चामृतप्रयोगतः ॥  
'गौर्याद्याः पञ्च योगिन्यः पञ्चामृतधरा मताः ।  
शवरौ चण्डालौ' डोम्बौ 'रसार्द्वलिङ्गनैर्युताः ॥  
अधं च देशयेन्नित्यं पुण्यं चैवानुमोदयेत् ।  
चिरत्रशरणं यायाद् बोधौ चित्तं विभर्ति च ॥

<sup>१</sup> AC ० सादनं

<sup>२</sup> N adds योगौ after this.

<sup>३</sup> AC ० वचयो० ।

<sup>४</sup> This śloka is omitted in A.

<sup>५</sup> C मृताः ।

<sup>६</sup> N ० लिनौ ।

<sup>७</sup> A रसमुद्रसर्वा, C रसद्रमर्वा (?), N रसडमर्व (?).

प्रथमं ध्यायान्मैत्रौं तदनु करुणां विभावयेत् ।  
 पुनरपि मुदितां ध्यायादुपेक्षां सर्वशेषतः ॥  
 तदनु जिनमन्वं पठेत्— ॐ श्रून्यताज्ञानवज्रस्वभावा-  
 त्मकोऽहम् । स्वपरं विभाव्य श्रून्यं प्रणिधानमनुस्मरेद् योगी ।  
 रेफेण स्वर्थं पुरतो विभाव्य  
 तस्मिन् रवौ हुँभवविश्ववज्रम् ।  
 तेनैव वज्रेण विभावयेच  
 प्राकारतत्पञ्चरवन्धनं च ॥  
 खधातौ चिन्तयेद् धीमान् प्रज्ञामेकाररूपिणीम् ।  
 तस्मिन् विभावयेत् पृथ्वौं चतुरस्तां हरीतिकाम् ॥  
 पृथ्वीमण्डलमध्यस्थां अब्दमण्डलं विभावयेत् ।  
 अप्सु तेजः पुनर्धायादग्नौ च मरुन्मण्डलम् ॥  
 मरुन्मण्डलमध्यस्थं आत्मानं चिन्तयेत् ततः ।  
 मिश्रीभूय भवेच्चक्रमेका कारेण चात्मना ॥  
 चतुष्कोणं चतुर्दारं अष्टस्तम्भोपशेभितम् ।  
 हारार्द्धहारसंयुक्तं वज्रस्त्रैरलङ्घतम् ॥  
 तस्मिंश्चक्रे गतप्राणान् पञ्चदशं विभावयेत् ।  
 योगिनौकुभोद्देशात् आसनं पञ्चदशं मतम् ॥  
 आसनोपरि 'चन्द्रं च चन्द्रस्योपरि भास्करम् ।  
 अनयोर्मध्यगतं बीजं मूलस्वरादिकं न्यसेत् ॥  
 आदर्शसमताज्ञानौ चन्द्रस्त्रयौ प्रकौर्त्तितौ ।  
 अङ्कारसम्भवा कर्त्तिः प्रत्यवेक्षणमुच्यते ॥

¹ AC स्वधा० ।

² A °चक्रमव, N चक्रमेव ।

³ AC °ज्ञानम० ।

⁴ चन्द्रं च omitted in AC.

एषामैक्यमनुष्ठानं निष्पत्तिः शुद्धधर्मता ।  
 पञ्चज्ञानात्मकं देहं योगिनीनां प्रकौर्तितम् ॥  
 चन्द्राकारभ्यां च कर्त्त्वा शबलौभृतं यथा जलम् ।  
 मिश्रीभूय पुनः पश्चात् ज्ञेया नैरात्म्ययोगिनौ ॥  
 कृष्णवर्णा महाघोरा पञ्चमुद्राविभूषिता ।  
 सव्ये कर्त्त्वमहाभौमाऽवसव्ये पद्मभाजनम् ।  
 अवसव्ये वज्रखद्वाङ्गं व्याघ्रचर्मा वृता कटौ ॥

अ आ इ ई उ च कथितानि तु नैरात्म्यादैनाम्, ऊ क  
 कृ ल्ल इति च प्रोक्तानि पुक्षस्यादैनाम्, ल्ल ए ऐ ओ  
 वौजानौति गौर्यादैनाम्, औ अं वौजे पुनरपि कथिते  
 अधोर्ज्ञवासिन्याः । चित्तशाश्वतरत्नेशमिताभासोघसिङ्गिभिः  
 तान् मुद्रयेत् नैरात्म्यादैन् प्रज्ञापुटे व्यवस्थितान् ।

चित्तशाश्वतरत्नेशअमितायुस्तथागतैः ।  
 विदिक्ष्यान् पुक्षस्यादैन् मुद्रयेदनुलोमतः ॥  
 द्वेषमोहपिशुनैस्तु रागवज्रेण मुद्रणम् ।  
 योगिनीनां चतस्रूणां द्वारस्थानां सदैव तु ॥  
 कायवाङ्मुद्रणं कुर्यात् अधोर्ज्ञेषु समाहितः ।  
 'मुद्र्यते लक्ष्मेनेति मुद्रणं तेन भण्यते ॥  
 इन्द्रे वज्रा यमे गौरी वारुण्यां वारियोगिनौ ।  
 कौवेरे वज्रडाकौ<sup>१</sup> च मध्ये नैरात्म्ययोगिनौ ॥  
 रेशने पुक्षसौ ख्याता पावके शबरौ तथा ।  
 चण्डालौ राक्षसाशायां वायव्ये डोम्बिनौ<sup>२</sup> तथा ॥

<sup>१</sup> वृता कटिः in ANC.

<sup>२</sup> AC प्रकौ ।

<sup>३</sup> A omits मुद्रयेत्...पुक्षस्यादैन्

<sup>४</sup> A मुद्र्य० ।

<sup>५</sup> N तेनेति ।

<sup>६</sup> AC तिनौ ।

<sup>७</sup> AC डाकिनौ ।

पूर्वद्वारे पुनर्गौरी दक्षिणे चौरिका तथा ।  
 वेताली पश्चिमे द्वारे उत्तरे घस्मरौ तथा ॥  
 अधरे भूचरौ खाता जङ्गे च खेचरौ स्मृता ।  
 परमानन्ददाः सर्वा यथा नैरात्मयोगिनौ ॥  
 स्ववौजं हृदये ध्यात्वा रश्मीन् निश्चारयेत् ततः ।  
 आकृष्ट तेन समुद्भान् पूजयेदष्टमातृभिः ॥  
 पश्चादनुनाथ<sup>१</sup> नां विदधौत भगवत्सु महात्मसु ।  
 भगवन्तः सर्वतथागता अभिषेकपदं मां ददन्तु ॥  
 पश्चादमृतमृतैः कुम्हैरभिषिच्यते बुधः ।  
 सेचयन् सर्वसम्बुद्धैः चित्तेशमुकुटो भवेत् ॥  
 प्रथमं भावयेत् कृष्णां द्वितीये रक्तां विभावयेत् ।  
 तृतीये भावयेत् पौतां चतुर्थे हरितां तथा ॥  
 पञ्चमे नौलवर्णाभां पष्ठे सुशुक्लदेहिकाम् ।  
 षड्जां भावयेद् योगी पश्चाद् वर्णविवर्जिताम् ॥  
 रूपस्कन्धे भवेद् वज्रा गौरी वेदनायां स्मृता ।  
 संज्ञायां वारियोगिनौ संस्कारे वज्रडाकिनौ ॥  
 विज्ञानस्कन्धरूपेण स्थिता नैरात्मयोगिनौ ।  
 मण्डले सा स्थिता भौमा भयत्यापि भयङ्गरौ ॥  
 पृथिवौ पुक्सौ खाता अव्यातुः शबरौ मता ।  
 तेजश्चण्डालिनौ ज्ञेया वायुर्डेहौ प्रकौर्त्तिता ॥  
 रूपे गौरी सदा खाता शब्दे चौरौ प्रकौर्त्तिता ।  
 वेताली गन्धविषये रसे च घस्मरौ तथा ॥

स्पर्शे च भृचरौ स्थाता खेचरौ धर्मधातुतः ।  
 सदा ह्यसारविशुद्धा वै सिध्यन्ति तत्त्वयोगिनः<sup>१</sup> ॥  
 चक्षुषेऽमर्मोहवज्ञौ च कर्णयोर्देववज्जिका ।  
 ग्राणे मात्सर्यकौ स्थाता वक्त्रे च रागवज्जिका ।  
 स्पर्शे ईर्ष्यावज्ञौ च मनो नैरात्म्ययोगिनौ ॥  
 कवचमेभिर्महाशुद्धा इन्द्रियाणां विशुद्धये ।  
 नवमार्यं धृतं मुण्डं कर्त्तिका देवच्छेदनौ ॥  
 कपाललोशमुण्डेन स्कन्धस्योपरि चाशनम् ।  
 गुर्वाचार्येष्टदेवस्य नमनार्थं चक्रिका धृता ॥  
 दुर्भाषस्याश्रवणाय गुरोर्वज्रधरस्य च ।  
 कुण्डलं श्रवण्योर्धार्यं मन्त्रं जप्तुं च कण्ठिका ॥  
 रुचकः प्राणिं वधं त्यक्तुं मुद्रां भजितुं च<sup>२</sup> मेखलाम्<sup>३</sup> ॥  
 पञ्चबुद्धस्य स्फुरेण शरौरं मुद्रितं सदा ॥  
 मन्त्रः । ऊँ अ आ इ ई उ ऊ ऊ ऊ ल्ल ल्ल ए ऐ  
 ओ औ अं अः स्वाहा । माचाविशुद्धिं कथयामि—  
 अक्षोभ्यश्वक्रिरूपेणामिताभः कुण्डलात्मकः ।  
 रत्नेशः कण्ठमालायां हस्ते वैरोचनः स्मृतः ॥  
 मेखलायां स्थितोऽमोघः पञ्चैते शुद्धमाचिकाः ।  
 दोषपरिहाणितो धार्या योगिनौभिः सदा धृताः ॥  
 अध्यात्मरूपं कथयामि—  
 स्वौरूपेण वशं लोके क्रोधरूपेण चासनम् ।  
 आलिकालिसमापन्न्या वाह्यदन्दं निषेवितम् ॥

<sup>१</sup> AC ०गिनोः ।

<sup>२</sup> AC omit this line.

<sup>३</sup> AC साधनं ।

<sup>४</sup> AC ०वन्धं ।

<sup>५</sup> AC ०भजितुष्व ।

<sup>६</sup> A omits वशं ... ०रूपेण ।

पुरक्षोभमन्त्रः— अकचटतपयस स्वाहा । सार्वभौतिक-  
बलिमन्त्रः— ॐ अकारो मुखं सर्वधर्माणामाद्यमनुत्पन्न-  
त्वात् ॐ आः हुँ फट् स्वाहा ।

नैरात्म्ययोगिन्या [श्रैव] संवरं कथयामि ते ।  
महामुद्रा स्थिता नाभौ महासुखं करा शुभा ।  
तौष्णित्वादग्निरूपेण रूपिता सा तु मातृभिः ॥  
आदिस्वरस्वभावा सा धीति बुद्धैः प्रकल्पिता ।  
व्याप्य तिष्ठति चैधातुं न ज्ञाता सा पृथग्जनैः ॥  
नैरात्म्यकमध्यस्यं च अनाहतमधीमुखम् ।  
स्वत्यनिर्वर्तकयोगेन वोधिचित्तं सदैव तु ॥  
तस्मात् कायेऽत्र ये ( नाड्यो ) ललनारसनावधूतयः ।  
कायवाकृचित्तरूपेणावतौर्णाः कर्त्त्वं मुद्रिकाः ॥  
ललना प्रज्ञास्वभावेन रसनोपायेन संस्थिता ।  
अवधूतौ मध्यदेशे तु महासुखाधाररूपणी ॥  
अश्वोभ्यावहा ललना रसना रक्तप्रवाहिनी ।  
अवधूत्यमितनाथस्य आधारभाविनी सदा ॥  
कर्ममुद्रासुखावत्यां चयो नाड्यः स्वकालतः<sup>१</sup> ।  
स्वन्ति कायवाकृचित्तं वज्ररत्नाङ्गजन्मिनम् ॥  
मूर्चकालस्तु वज्रस्य वमनं रत्नधारिणम् ।  
अभिसंबुद्धरूपेणामितनाथस्य कथ्यते ॥  
सदैवोत्पद्यते ज्ञानमुक्तं वावसरेऽपि वा ।  
सहजं परमं सौख्यं पित्रोरपि सुखावहम् ॥

<sup>१</sup> MSS. काजिका or कार्मिका ।

<sup>२</sup> AC. तुकं ।

<sup>३</sup> AC नाना० ।

<sup>४</sup> A मध्ये सखं ।

<sup>५</sup> AC प्रवर्त्त० ।

<sup>६</sup> N कर्ण० ।

<sup>७</sup> AC स्वभावतः ।

यथा निशायां हि भुनक्ति कश्चित्

वेश्मान्तरे दौषितदौषिकः सन् ।

पर्येष्टिकर्तुस्तनुभिस्तमोवत्

मोहान्यकारेण सुखं तथा स्यात् ॥

ज्ञात्वैवं भवसागरं विषजलं रागादिनक्राकुलं

गम्भौरालहरीलताविघटितं सौख्यैकतौरं महत् ।

कस्मात् बोधिधियो जनाः क्षणमपि स्वार्थैकनिष्ठोद्यताः

पारं यान्ति न मोहपाशवसनं त्यक्ता प्रयान्यद्वृतम् ॥

उत्पत्तिक्रमभावनां प्रथमतः कुर्यात् सुधौः शाश्वतं

मुद्रामन्त्रविशुद्धिमाचकवचं सर्वान्न वै विस्मरेत् ।

पश्चादुत्कर्षमन्वितः प्रतिमुहुस्तत्त्वैकचेताः सुधौ-

रुत्पन्नक्रमभावनाभवभिदं ध्यायात् समस्तं सदा ॥

व्याग्रासौनश्चरेद् यो विविधफलिवरैर्भृषितो यः क्षमावान्

बाढं सम्भोगयुते विविधमधुयुते कङ्कगेहाख्यनाम्नि ।

तेनेदं साधनेन्द्रं परहितरुचिना गुह्यं प्रज्ञाङ्गसङ्गं

लोकार्थेऽङ्गासितं यत् क्षमत जिनसुता भाषितं यन्मयेदम् ॥

॥ अमृतप्रभा नाम साधनोपायिका समाप्ता ॥

<sup>१</sup> A °छायुताः, N °छोयुताः ।

<sup>२</sup> AC समासां ।

<sup>३</sup> A चाटा ? ।

<sup>४</sup> AN °दं ।

<sup>५</sup> AC °नाकुषु° ।

229.

कुलेजन्मानुन्मादौ समयौ हेवज्रदेशकः ।  
 कृपावान् गुरुभक्तश्च भवेयं जन्मजन्मनि ॥  
 वज्रघण्टारणत्पाणिर्गम्भौरधर्मपाठकः ।  
 योषिच्छुक्रसमाहारौ भवेयं जन्मजन्मनि ॥  
 मोहवज्रौ कथं कृष्णा मोहवज्रस्वभावतः ।  
 रूपस्कन्धो भवेन्मोहो रूपश्चित्तेशलश्चित्तम् ॥  
 अनुरागैकहेतुत्वादतौतैर्वारुणं मनः ।  
 अनुरागिमनश्चिह्नं रागवज्राभलक्षणम् ॥  
 रागवज्रा कथं श्यामा रागो रक्तो यतो मतः ।  
 चतुर्वर्णेरियं यस्मान्विष्णवा श्यामवर्णतः ॥  
 षट्तथागतरूपोऽयममोघसम्भवो मतः ।  
 अस्याः पद्मसरूपिण्याः श्यामत्वेनोपलक्षणम् ॥  
 ईर्ष्या मोहस[मु]द्भूता मोहो वैरोचनो मतः ।  
 प्रज्ञोपायादतश्चेर्ष्या चित्तवज्राभलक्षणा ॥  
 चित्तमेव मनो यस्मात् ज्ञानसत्त्वाः कथं सिताः ।  
 मनोरूपादृतं न स्यात् तेनेयं रूपमुद्रिता ॥  
 पद्मविज्ञप्तिः सदा षोढा योगिनौमूर्तिवर्जिताः ।  
 पूर्वपक्षपरौहारस्फुटीकृतेन यत् शुभम् ॥  
 मयास्तेन ते लोका मन्त्रमार्गे सुनिश्चयम् ।  
 बुद्धा बुद्धत्वमभ्रान्त्या प्राप्नुवन्तु द्वरणादमौ ॥  
 ॥ नैरात्म्यामण्डलयोगिनौविशुद्धिः समाप्ता ॥

¹ AC omit the first two Slokas.

² AC सदस० ।

230.

पूर्वोक्तविधानेन शून्यतानन्तरं चन्द्रमण्डले<sup>१</sup> नौल-  
अँकारजं सबौजकर्त्रिं स्फुरणादिपूर्वकं परिणम्य शव-  
हच्चन्द्रस्थार्द्दपर्यज्जनाव्यस्थितां नैरात्म्यां कृषणां एकमुखां  
जर्द्दपिङ्गलकेशां अशोभ्यमुकुटिनौ दंडाकरालललज्जिह्वां  
दक्षिणेन कर्त्रिधारिणीं वामे कपालखद्वाङ्गधारिणीं रक्त-  
वर्तुलचिनेचां पञ्चमुद्राविभूषणां तच्छ्रःकण्ठहृदयेषु ॐ  
आः<sup>२</sup> हुँकारान्, हच्चन्द्रकर्त्रिमुष्टिचन्द्रे अँकारं हृष्टा इमं  
मन्त्रं जपेत्— ॐ आ इ ई उ ऊ ऋ ऋृ ल्लृ ए ऐ  
ओ औ अं अः<sup>३</sup> स्वाहा ।

॥ केवलनैरात्म्यासाधनं समाप्तम् ॥

231.

प्रथमं सर्वसत्त्वाभ्युद्धरणालक्षणां करुणां विभाव्य  
सबाह्वाभ्यन्तरशून्यतां चालम्ब्य अन्तरौक्षे चन्द्रमण्डले  
अँकारेण कर्त्रिं तन्मुष्टिचन्द्रे अँकारं चिन्तयेत् । ततो  
योगिनौचक्रस्फुरणसंहरणं हृष्टा तत्सर्वं परिणम्य शवह-  
च्चन्द्रमण्डले<sup>४</sup> भगवतौ नैरात्म्यां कृष्णावर्णां कर्त्रिकपाल-  
खद्वाङ्गृहीतदिभुजामेकमुखौ रक्तवर्तुलचिनेचां जर्द्द-  
पिङ्गलकेशां चिन्तयेत् । शिरःकण्ठहृदयेषु ॐ आः

<sup>१</sup> AC लौन० ।

<sup>२</sup> ANC ०बौज० ।

<sup>३</sup> ANC पर्यह्नै ।

<sup>४</sup> ANC अः ।

<sup>५</sup> B omits ऋ ऋृ ।

<sup>६</sup> B अ ।

<sup>७</sup> B ०ङ्गरणं विभाव्य ।

<sup>८</sup> AC ०लमध्ये ।

हुँकारान् हृच्छन्द्रकर्चिमुष्टिचन्द्रे अँकारं हृष्टा मन्त्रं जपेत् ।  
 उँ अ आ इ ई उ ऊ क्ष क्षृ ल्ल ल्लृ ए ऐ ओ औ अं [अः]  
 स्वाहा— जापमन्त्रः ।

॥ नैरात्म्यासाधनम् ।  
 । कृतिः सहजविलासस्य ॥

232.

नमो वचयोगिनौ ।

ॐ आः हुँ । प्रथमं तावन्मन्त्रौ क्वचित् कस्मिन्नपि प्रदेशे  
 कस्मिन्नप्यासने उपविश्य वज्रयोगिनौ भावनामारभेत् । तत्र  
 स्वनाभौ विकसितं शुलवण्ठं पद्मं भावयेत् । तत्रोपरि  
 अतिरक्तवर्णस्त्वर्थ्यमण्डलं भावयेत् । तत्रोपरि सिन्दूरवर्णां  
 मध्यहीँ कारस्थितां धर्मोदयां भावयेत् । तत्राप्युपरि  
 भट्टारिकां वज्रयोगिनौ<sup>१</sup> तत्रस्थितहीँ कारपरिणतां  
 पौत्रवण्ठां स्वयमेव स्वकर्चिकर्त्तिस्वमस्तकवामहस्तस्थितां  
 दक्षिणहस्तकर्चिं सहितां ऊर्ध्वविस्तृतवामवाहुं अधोनमित-  
 दक्षिणवाहुं वासःशून्यां प्रसारितदक्षिणपादां सङ्कुचित-  
 वामपादां भावयेत् । कवन्यान्निःसृत्यास्त्रधारा स्वमुखे  
 प्रविशति, अपरे उभयोः पार्श्वयोगिन्योर्मुखे प्रविशति  
 इति भावयेत् । वामदक्षिणपार्श्वयोः श्यामवर्णवज्रवर्णनौ-

<sup>१</sup> B omits the author.<sup>२</sup> C oस्थितां ।<sup>३</sup> AC पार्श्वयोः ।

पौत्रवर्णवज्रवैरोचन्यौ वामदक्षिणहस्तकर्चिसहिते दक्षिण-  
वामहस्तकर्परसहिते प्रसारितवामपादप्रसारितदक्षिण-  
पादे सङ्कुचितेतरपादे मुक्तकेश्यौ भावयेत् । उभयोः  
पार्श्वयोरुभयोर्योगिन्योर्मध्ये अन्तरौक्षे अतिभयाकुलं  
श्मशानं भावयेत्—इति भावना ।

पूजोच्यते— मण्डलं कृत्वा धर्मोदयां स्त्र्यालयलग्नां  
लिखेत् मध्यहौँकारसहितां ततः पूर्वोक्तभावनया  
भट्टारिकां मध्ये आरोप्य ॐ सर्ववुद्घडाकिनीये इत्यादि-  
मन्त्रेण धर्मोदयमध्ये पूजयेत् । पश्चादर्घः । ॐ सर्व-  
वुद्घडाकिनीये हुँ स्वाहेति मन्त्रेण, पश्चाद् वामपार्श्वे ॐ  
वज्रवर्णनीये हुँ स्वाहेति मन्त्रेण, पश्चाद् दक्षिणपार्श्वे ॐ  
वज्रवैरोचनीये हुँ स्वाहेति अनेन, पश्चात् पुनरपि  
ओडियान पूर्णगिरि कामाख्या सिरिहट्ट इत्यनेन पूजयेत् ।  
पुनरपि धर्मसम्भोगनिर्माणमहासुख इत्यनेन । ॐ ॐ  
ॐ सर्ववुद्घडाकिनीये वज्रवर्णनीये वज्रवैरोचनीये हुँ हुँ  
हुँ फट् फट् स्वाहा— इति जपमन्त्रः ।

॥ वज्रयोगिनौसाधनं समाप्तम् ॥

233.

ॐ नमो वज्रयोगिनै ।

प्रथमं वँकारमध्ये पँकारजविश्वपद्मवरटके रक्तरँकार-  
 परिणतहृष्ट्यमण्डलोपरि हुँकारपरिणामेन भगवतौं वज्र-  
 योगिनौं मुक्तकेशां उग्रकिरणां नमां प्रत्यालौढस्थितां  
 दिभुजां पौनोन्नतपयोधरां रक्तवर्णां चलत्यचण्डवर्तुल-  
 चिनयनां सभूभज्जभूकुटिनौं दंप्राकरालललद्रसनां उग्र-  
 शवारूढां नवयौवनां हारार्द्दहारकिङ्गणीज्वालावनहृ-  
 नितम्बां विचिवरलालङ्कृतनूपुरधरां घण्मुद्रोपेतां वामे  
 खद्वाङ्गकरोटधरां दक्षिणे वज्रधरां अतिभौमरूपिणीं  
 श्मशानादौ भावयेत् । भावनाखिन्ना मन्त्रौ मन्त्रं जपेत् ।  
 तचायं मूलमन्त्रः— ॐ सर्वबुद्धडाकिनौये ॐ वज्रवर्णनौये  
 ॐ वज्रवैरोचनौये हुँ हुँ हुँ फट् फट् फट् स्वाहा । ॐ  
 वज्रडाकिनौ ह्रीः हुँ फट् स्वाहा— हृदयमन्त्रः । ॐ वज्र-  
 योगिनौ हुँ फट्— उपहृदयः । अथ वलिमन्त्रः— ॐ वज्र-  
 डाकिनौ इमं वलिं गृह्ण गृह्ण हह हह खखखख (यययय)  
 अञ्चअञ्च मम सिद्धिं प्रथच्छ हुँ फट् स्वाहा । अष्टम्यां  
 चतुर्दश्यां च नियमेन पूजादिकं श्मशानादौ कर्त्तव्यमिति ।

॥ वज्रयोगिनौसाधनं समाप्तम् ॥

१ A °भक्त° ।

२ AC हह only.

३ N उत्पायमा० ? ।

४ A omits the last अ ।

234.

वच्योगिन्यै नमः ।

हृदि नानावर्णपंकारपरिणामेन विश्वपद्मं भावयेत् ।  
तत्रोपरि रक्तवर्णरेफपरिणामेन स्तुर्यमण्डले धर्मोदयं  
समधिकरक्तवर्णं भावयेत् । धर्मोदयोपरि रक्तवर्णं ह्रौं -  
कारम् । ह्रौंकारादिभिः पूर्वोक्तैः समस्तैः परिणामेन  
वज्रयोगिनौं कनकश्यामां स्तुर्यासने पद्ममध्ये तथाच पार्श्वे  
डाकिनौद्वयं भावयेत् कर्चिकरोटकधरां आलौढपद-  
संस्थिताम् । ॐ सर्वबुद्धडाकिनौं वज्रपुष्पे हुँ स्वाहा,  
मध्ये । अयतः, ॐ बुद्धडाकिनौं पीतवर्णा वज्रपुष्पे 'स्वाहा ।  
दक्षिणे, ॐ वज्रवर्णनौ श्यामवर्णा वज्रपुष्पे 'स्वाहा ।  
पश्चिमे, ॐ वज्रवैरोचनौ गौरवर्णा वज्रपुष्पे स्वाहा । ॐ  
धर्मकाय वज्रपुष्पे स्वाहा, ॐ सम्भोगकाय वज्रपुष्पे स्वाहा,  
ॐ निर्माणकाय वज्रपुष्पे स्वाहा, मध्ये— ॐ महासुख-  
वज्रपुष्पे स्वाहा । ॐ ओडियानवज्रपुष्पे स्वाहा, ॐ  
पूर्णगिरिवज्रपुष्पे स्वाहा, ॐ कामरूपवज्रपुष्पे स्वाहा,  
मध्ये— ॐ श्रीहटवज्रपुष्पे स्वाहा । पुनर्मध्ये— ॐ नमः  
सर्वगुरुबुद्धबोधिसत्त्ववज्रपुष्पे स्वाहा । ॐ नमः सर्वबुद्ध-  
डाकिनौ ॐ नमः सर्ववज्रवर्णनौ ॐ नमः ह्रौं सर्व-  
बुद्धवैरोचनौ हुँ हुँ हुँ फट् फट् फट् स्वाहा ।

॥ वज्रयोगिनौ साधनं समाप्तम् ॥

¹ A omits धर्मोदयं...भावयेत् ।

² AC omit ह्रौःकारं ।

³ AN ० नौये ।

⁴ AN ऊँ स्वाहा ।

⁵ AC ० सुखकाय ।

235.

नमो वज्रयोगिनै ।

अत्यन्तनिर्वृष्टदर्पणदले अष्टम्यां सिन्दूरं पातयित्वा तच्च  
धर्मोदयमुद्रां लिखित्वा कोणेषु <sup>१</sup>वाह्यवैबीजं विलिख्य  
मध्यमन्त्रं च धर्मोदयवाह्ये चतुःपार्श्वेषु वामावर्त्तेन नन्द्या-  
वर्त्ते लिखित्वा पुष्पादिभिः सम्पूज्य यथाशक्ति मन्त्रं परि-  
जप्य सिन्दूरं तदेकत्र भागडे स्थापयेत् । एवं षण्मासं  
यावत् कुर्यात् । ततो लाङ्गलिकया विषनालनलिकामध्ये  
तत् सिन्दूरं प्रक्षिप्य शशाने निखन्य वल्लिं पूजां च विधाय  
मन्त्रं जपेत् । यथाक्रमं एवं प्रत्यहं मासमेकं कुर्यात् ।  
ततः सिन्दूरेण नन्द्यावर्त्ताकृतितिलकं विधाय भिन्नार्थं ग्रामं  
प्रविशेत् । यत्र तत् तिलकं संक्रान्तं <sup>२</sup>दृश्यते तं यत्नेनारा-  
धयेत् इति ।

॥ एवं नन्द्यावर्त्तेन सिद्धश्वरपादीयमत-  
वज्रयोगिन्याराधनविधिः ॥

236.

प्रथममेव रँकारमध्ये पँकारजविश्वदलवरटके रक्त-  
रँकारपरिणतद्वर्थमण्डलोपरि रक्तहुँकारपरिणतमात्मानं  
भगवतौं वज्रयोगिनीमुयकिरणां नमां प्रत्यालौढपदस्थितां  
दिभुजां पौनोन्नतपयोधरां रक्तवर्णां महारागस्वभावां  
चलत्प्रचण्डवर्तुलचिनयनां सम्भूमज्जन्मकुटिनौं दंडाकराल-

<sup>१</sup> C o निस्पृष्ट ।<sup>२</sup> C वौच्छ ।<sup>३</sup> A दृश्यं ततो ।<sup>४</sup> AC o नौसाधन ।

वदनां ललज्जिह्वां ऊर्ध्वजलितरक्तकेशां श्वारूढां नव-  
यौवनभाग्यां हारार्द्धहारकिङ्गणीशब्दं घुर्घुरविचिच्चां  
रत्नालङ्कृतनूपुररवां पञ्चमुद्रोपेतां वामे कपालं देवासुर-  
रुधिरपूरितं दक्षिणकरे कर्त्तिंतर्जनीधरां अतिभीम-  
रूपिणीं श्मशानादौ भावयेत् । भावनाखिनो मन्त्रं जपेत् ।  
तचायं मन्त्रः— ॐ सर्वबुद्धाकिनीये ॐ वज्रवर्णनीये  
ॐ वज्रवैरोचनीये हुँ हुँ हुँ फट् फट् फट् स्वाहा— मूल-  
मन्त्रः । ॐ वज्रडाकिनीये ह्वैँ हुँ फट् स्वाहा— हृदय-  
मन्त्रः । ॐ वज्रयोगिनीये हुँ फट्—उपहृदयमन्त्रः । बलि-  
मन्त्रः— ॐ वज्रडाकिनी इदं बलिं गृह्ण गृह्ण हहहह खख  
खख अच्छ्रुत्तम् मम सिद्धिं प्रयच्छ हुँ फट् स्वाहा । अष्टम्यां  
पञ्चम्यां चतुर्दश्यां बलिपूजादिकं श्मशाने कर्त्तव्यम् ।

॥ वज्रयोगिनीसाधनं समाप्तम् ॥

237.

विन्दुमध्यगते देवि कुटिले चार्द्धचन्द्रिके ।  
तुपारकणिकाभासे<sup>१</sup> हृदज्जसमतेजसे ॥  
तदेवं चित्तमालोक्य प्रभास्वरमनाविलम् ।  
जायन्ते तु सर्वकामाश्चिन्तामणिरह<sup>२</sup> निशम् ॥  
अरूपिणं यथाकाशं व्यापिलक्षणवर्जितम् ।  
महामुद्रात्मकं तच्च(था) चित्तरत्नं प्रकाशते ॥

॥ इति वज्रयोगिन्युपदेशः ॥

<sup>१</sup> AC ०नूपुर० ।

<sup>२</sup> A कर्त्तित० ।

<sup>३</sup> Omitted in AN.

<sup>४</sup> AC ०भास्त० ।

<sup>५</sup> AN ०स्त्रिवाह० ।

238.

ॐ श्रीवज्रयोगिनि सर्वभूतप्रेतपिशाचादीन् साधय  
साधय हन हन दह दह यस यस सर्वसिद्धिसाधनानि  
प्रयच्छ सर्वाशां परिपूरय स्वाहा । ॐ श्रीवज्रयोगिनि  
सर्वसिद्धिं कुरु कुरु सर्वविघ्नविनायकान् हन हन  
सम्यक्षमंबोधये मम बलिं गृह्ण हुँ हुँ हुँ फट् फट् फट्  
स्वाहा ।

॥ [ वज्रयोगिन्या बलिविधिः ] ॥

239.

महामायाह्वयं देवं चतुर्भुखं चतुर्भुजम् ।  
अङ्के यस्य तथा देवौ चतस्रो दिश्मु चापराः ॥  
महावज्रधरस्यैव कृपया भौषणाकृतेः ।  
महामायाभिधानस्य साधनं साधु कथ्यते ॥

इह भावनाधिकतो मन्त्रौ चतुर्द्वौगीतिचोदनाविबुद्धः  
प्रातरुत्थाय स्वहत्सूर्यस्थहुँकाररश्मिभिरात्मानं विशेष्य  
कृतमुखशौचादिकः हुँफडितिस्थानात्मयोगरक्षां कृत्वा  
थ्यानालयं प्रविश्य हुँकारेण अर्थं परिजप्य सुखा-  
सनोपविष्टः पुरस्तादन्तरौक्षे भगवन्तं सपरिवारमालोक्य  
हन्मन्त्रकिरणोङ्गवैः पञ्चोपहारमेघैः सम्पूज्य पापदेशना-  
दिकमिति कुर्यात् । देशयाम्यहं आत्मनः पापम्, अनु-  
मोदे सर्वपुण्यानि, सर्वबुद्धवोधिसत्त्वार्थपृथग्जनानां  
परिणामयामि सर्वमात्मनः कुशलमनुत्तरायां सम्यक्-  
सम्बोधौ, आवोधेस्त्रौणि रत्नानि शरणं गच्छामि, बुद्धरत्नं

धर्मरत्नं संघरत्नम्, अहो वताहमनुत्तरां सम्यक्सम्बोधिं  
अधिगच्छेयं सर्वसत्त्वानामर्थाय हिताय यावदेतेषां  
अत्यन्तनिष्ठे<sup>१</sup> निर्बाणे निरुत्तरे च तथागतज्ञाने प्रतिष्ठा-  
पनाय । तदनु चित्तमाचमेवेदं<sup>२</sup> सर्वमसत्येव तेन तेना-  
कारेण प्रख्याति । तद्यथा स्वप्न इत्यधिमुच्य सर्वाकारान्  
परित्यज्य निर्मलनभोनिभं निराभासमनन्तं प्रकाशमाचं  
पश्येत्, ॐ श्रून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहमिति चाधि-  
तिष्ठेत् । अनन्तरं पुरस्तादन्तरौश्वस्त्रये हुँकारेण विश्ववर्जं  
विचिन्त्य तद्वैपरश्मिस्फुरणैरधोवज्रमयौ भूमिं तिर्थ-  
गवज्जप्राकारमुपरि वज्रपञ्चरं मध्ये घोरश्मशानं विभाव्य  
तन्मध्ये क्रूठागारमेकपुटं सर्वरत्नमयं पश्येत्—

चतुरसं चतुर्द्वारं चतुर्स्तोरणभूषितम् ।

हाराद्यैरप्सरोभिश्च भास्वदेदौचतुष्ट्यम् ॥

तन्मध्ये रक्तकमलमष्टदलं ध्यात्वा तत्कर्णिकायामनादि-  
निधनं तारमुक्ताफलनिभं ज्ञानामृतविन्दुं ध्यायात् ।  
। इत्ययमनादियोगो नाम प्रथमः समाधिः ।

मध्यविन्दुत एव चतुरो विन्दूनष्टदिग्दलेषु संस्फार्य  
बौजाकारपरिणतान् पश्येत् यथाक्रमं हुँ स्वा आ हाः ।  
यथाक्रमं तेभ्यो वज्रमणिपद्मकर्मकुलेशान् तत्कुलानि च  
संस्फार्य पुनर्स्तेष्वेव संहत्य तत्परिणताश्वतसो योगिनौः  
पश्येत् । पूर्वदले वज्रडाकिनौं नौलवर्णां नौलपीतसित-

<sup>१</sup> AC गच्छ० ।

<sup>२</sup> AC ऋति० ।

<sup>३</sup> A सर्वतैव० ।

<sup>४</sup> N omits.

<sup>५</sup> AC ऋत्वा० ।

<sup>६</sup> AC भाव० ।

<sup>७</sup> AC मादि० ।

हरितवदनां वज्रकपालधण्टाखद्वाङ्गं धारिणीम्, दक्षिण-  
दले रुद्राकिनौं पौतवर्णां पौतनौलसितहरितवदनां  
रत्नच्छटाचिशूलग्रीवानिपौडितजन्मकपताकाधारिणीम्,  
पश्चिमदले पद्माकिनौं सितवर्णां<sup>१</sup> सितपौतनौलं हरित-  
वदनां विश्वकर्मलशरकपालचापधराम्, उत्तरदले विश्व-  
डाकिनौं हरितवर्णां हरितपौतनौलवदनां असि-  
डमरुपाशकपालधराम्। चन्द्रासनप्रभाः सर्वाः शेषमासां  
प्रभुमिव नाथमुत्थापयेयुस्ता वज्रगौतिकयाऽनया—

‘हले सहि विअसित्र कमलुं पबोहित वज्रेैँ ।

अललललहो महासुहेण आरोहित णचेैँ ॥

रविकिरणेण पफुक्षित कमलु महासुहेण ।

अललललहो महासुहेण आरोहित णचेैँ ॥

अथ गौतिकानुभावेन भगवान् विन्दुरूपतां हित्वा  
बौजदयाकारेणाविर्भवति । ॐ हुँ । ततः ॐकाराद् वैरो-  
चनं तत्कुलं च संस्फार्य संहरेत्, हुँकारात् पञ्च जिनान्  
तत्कुलानि च । ततः ॐकारोऽन्नवया वुद्धडाकिन्या सहैव  
भगवान् हेरुको हुँकारादुत्पद्यते ।

भस्मनोऽल्लितः क्षणो ललिताकासनप्रभः ।

कपिशोऽच्छज्जलत्केशः कपालमकुटोल्कटः ॥

<sup>१</sup> AN ०कपाल० ।

<sup>२</sup> A omits रुद्र०...०वदनां ।

<sup>३</sup> C omits ०हस्ति० ।

<sup>४</sup> AC ०समासां० ।

<sup>५</sup> छाया—

हले सखि ! विकसितं कमलं प्रबोधितं वच्छा ।

अललललहो महासुखेनाशोपितो न्वयेन ।

रविकिरणेन प्रफुक्षं कमलं महासुखेन ।

अललललहो महासुखेनाशोपितो न्वयेन ।

<sup>६</sup> A पडोहित ।

<sup>७</sup> AC ज्ञानवि० ।

नौलपौतमहाश्वेतहरिताद्यचतुर्मुखः ।  
 कपालशरखद्वाङ्गचापधारिचतुर्भुजः ॥  
 पञ्चबुद्धविशुद्धा तु पञ्चमुद्राविभूषितः ।  
 चक्रीकुण्डलकण्ठौ च हस्ते रुचकमेखलाम् ॥  
 नरचर्मान्वरधरो द्वादशारुण्णलोचनः ।  
 ज्वालामालाकुलक्रोधः परमानन्दसुन्दरः ॥  
 अर्द्धपर्यङ्के नाश्यस्यो नवनाव्यरसैर्युतः ।  
 अन्तःकरणोज्ञौर्णेश्च जनैषैर्जगदर्थकृत् ॥  
 प्रियतुल्यायुधा रक्ता तत्कण्ठाश्वेषिदीर्दया ।  
 श्रीबुद्धडाकिनी रक्तपौतश्वेतहरिन्मुखौ ॥  
 बुद्धांभिषेका शबरौ हेवजे गौयते यथा ।  
 तथेह बुद्धडाकिन्या हेरुकः संप्रपूज्यते ॥  
 बुद्धो रक्तोऽत्र सत्त्वानां बुद्धकायेन रञ्जनात् ।  
 शुद्धा धर्माः प्रकृत्येति वागीशस्यैव शुक्लता ॥

तदनु भगवतः चक्षुरिन्द्रिये ऊँकारं रक्तं श्रोत्रेन्द्रिये  
 हुँकारं नौलं ग्राणेन्द्रिये चौकारं पौतं जिह्वेन्द्रिये आःकारं  
 सितं उष्णौषस्थाने रेफं हरितं मनसि खकारं सितं  
 चिन्तयेत् इति षडिन्द्रिये षडक्षरन्यासः कवचम् । ऊँ आः  
 हुँ इति कायवाकृचित्ताधिष्ठानं यथाक्रमं शिरःकण्ठ-  
 हृदयेषु । स्तनांन्तरे स्फृत्ये स्वदेवताबौजं तज्ज्ञानस्वभावं  
 दृष्ट्वा तत्किरणाङ्कुशैर्ज्ञानमण्डलमाकृष्टं हुँकारेण विद्वानु-  
 त्सार्थं अर्थं दत्त्वा जः हुँ वँ होः इत्याकृष्टं प्रवेश्य बद्धा

<sup>१</sup> AC ०नन्दनः ।

<sup>२</sup> AC वचा० ।

<sup>३</sup> AC ०युज्य० ।

<sup>४</sup> AC रि० ।

<sup>५</sup> AC ०स्तदन० ।

वशीकृत्य तेन सहैकलोल्लीभूतं समयमण्डलं पश्येत् ।  
 ततो ज्ञानवौजरश्मिचोदिततथागतप्रेषिताः पञ्चयोगिन्य-  
 आगत्य पञ्चज्ञानाम्बुपूर्णे रत्नकलशैर्भगवन्तं योगिन्य-  
 श्वाभिषिञ्चेयुः । अभिषिञ्चमानानां शिरसि स्वकुलेश  
 उत्पद्यते । भगवतोऽश्वीभ्यः, बुद्धाकिन्यादौनां यथाक्रमं  
 शाश्वताक्षोभ्यरत्नेशवागौशामोघसिद्धयः । ततो ज्ञानवौज-  
 रश्मिमुखस्फारिताभिः पञ्चोपहारपञ्चकामगुणपूजाभि-  
 र्भगवन्तं भगवतौ च पूजयेत् । ततो भगवन्तं देवीनां मुखैः  
 स्वयात्—

दंशोल्कटमहाभौममुण्डसगदामभूषितम् ।

भक्षमाणं महामांसं श्रीहेरुकं नमाम्यहम् ॥

इति । ततो दिग्देव्यः स्फुरण्योगेन बुद्धाकिन्यामन्त-  
 भवेयुः । ततोऽस्याः शिरसि हृदि नाभौ गुह्ये ऊर्वोश्च  
 यथाक्रमं ऊँ हुँ स्वा आ हा इत्येतान् विभाव्य तैरन्योन्या-  
 वधि स्फुरद्विरस्याः शरौरमभिव्याय तया ह्रौःकारजरक्त-  
 कमलया अकारजमुक्ताकर्णिकया तद्वत् हुँकारजकुलिश-  
 ऊँकारजमणिः प्रारभेत रतिं अनुरागं यामौत्यनेन  
 मन्त्रेण । ततो मणिद्वयरश्मिचोदितास्तथागता आगत्य  
 मुखे प्रविश्य विलौय कमलदले पतेयुः । तत् पञ्च-  
 ज्ञानामृतं जिह्वाश्रललितेन गृह्णमाणं चिन्तयेदिति ।

। श्रीमण्डलराजाश्रीनाम द्वितीयः समाधिः ।

ततो भगवचोदिता बुद्धाकिन्यादयः पञ्च<sup>१</sup>सु पञ्च-  
 भगवत्कायमेघसफुरणैः<sup>२</sup> सत्त्वानामर्थं यथाक्रमं आदर्शज्ञानं

<sup>१</sup> AC ० सुख० ।

<sup>२</sup> A भुवो० ।

<sup>३</sup> AC खाहा० ।

\* AC ० द्वो० ।

<sup>५</sup> AC ० स्तकौयच्च० ।

<sup>६</sup> AC स्फुरण्यादौ० ।

सुविशुद्धधर्मधातुज्ञानं समताज्ञानं प्रत्यवेशणाज्ञानं कृत्या-  
नुष्ठानज्ञानं महावज्रधरपदं चोत्पाद्य स्वकायभेदान् मूल-  
काये संहरेयुरिति ।

। कर्मराजाग्रीनाम दृतीयः समाधिः ।

यदि पुनर्योगी चित्तं स्थिरौकर्तुमिच्छेत् सर्वसमाधौ-  
ना'मयनिष्ठतये, तदा समाप्तः समाधिचर्यं विभाव्य  
नाभिकमलकर्णिकायां रविसोमसम्पुटप्राप्तेषु निःसन्धिं  
ध्यात्वा तन्मध्ये सर्षपस्त्रशसितसच्छज्ञानं विन्दुरूपं महा-  
सुखमयं वौरं विचिन्त्य तद्रश्मिरेखां मृणालतन्तुनिभां  
चन्द्रमध्येन निर्गत्य सम्पुटं तिर्थ्यक् चिभिर्वैष्टैः संयम्य  
स्थितां दृष्ट्वा चन्द्रोपरि स्थितेषु चिषु वेष्टार्हेषु ग्रथितान्  
प्रत्येकं पोडश वर्णन् पश्येत् । उक्तं हि सम्बरोत्तरे—

ककारादिदकारान्तं डंज्वर्जं निवेशयेत् ।

धकारादिहकारान्तं आलिदयं समालिखेत् ।

मध्यस्थेन त्वकारालिन्द्यस्तव्यः शशिमण्डले ॥

इति । इहाप्युक्तं दिव्यमक्षरपङ्किभिरिति । एवं नाभिमध्ये  
कमलकर्णिकारविसोमसंपुटगर्भे वौरं भावयन् भावना-  
परिपाकमधिमुच्य तस्मादेव द्वितीयस्त्रश्मिरेखा-  
ज्जलितैकज्वालावदवस्थितां पश्येत् । तस्याः प्रभावेन  
स्वदमृतपूरझावितो वौरः सा च रश्मिरेखा सितौभवेत् ।  
ततो वौरे नियमितचित्तस्तं पश्येत् यावत् चेतसः  
स्थैर्यलाभं निमित्तैरुपलक्षयेत् । उपलक्षिते स्थैर्ये तस्या  
रश्मिरेखायाः स्फुटमालोकमनन्तं विश्वमवभासयन्तं

<sup>१</sup> A °लून° ।

<sup>३</sup> AC °चित्तवत्तां ।

<sup>२</sup> AC °माशु ।

विचिन्त्य सर्वं करतलामलकवत् पश्येत्, सर्वसमाधौ-  
आशु निष्पादयेत् ।

इति बिन्दुयोगः ।

जपविद्यस्य सिङ्गिरिति जप उच्यते । तथैव षड्देवता-  
चक्रं योगी नाभिकमलकर्णिकावस्थितरविसोमसम्पृष्टगर्भे  
चिरं विचिन्त्य तथैव च तद्रश्मिरेखाया वर्णवलौचय-  
ग्रथितया वेष्टचयं संयुते मन्त्रं जपेत् । इह तन्मे चक्षरा  
मन्त्राः । तत्र भगवतो मन्त्रः, ॐ हुँ हुँ । बुद्धाकिन्या-  
दीनां यथाक्रमम्— ॐ ॐ हुँ, ॐ हुँ हुँ, ॐ स्वा हुँ,  
ॐ आ हुँ, ॐ हा हुँ । कथं जपेत्? संपृष्टगर्भे जप्यं  
बौजाक्षरं विन्द्यस्य तच्छीर्षे वौरमुत्थाप्य ॐकारमुच्चारयन्  
वौराद् रश्मिरेखामुच्छासवायुना सहोत्थाप्य तथावभास्य  
जगद् बुद्धमयं कुर्यात् । बौजाक्षरमुच्चारयन् तेषु सर्वबुद्धेषु  
स्वदेवतास्वभावतामधिमुच्चेत् । अन्तहुँकारं उच्चारयन्  
निश्चासवायुना समाकृष्टं तदुद्धमयं जगद् वौरे  
संहरेत् । एवं पुनः पुनः कुर्यात् यावत् खेदो न  
भवति । सति खेदे विश्रम्य सर्वमिदं कुशलमनुत्तरायै  
मम्यक्षम्बोधयेऽभिमतफलसिङ्गये च परिणमय्य पूर्ववत्  
पूजां कृत्वा स्वहृदौजाक्षरे मण्डलमन्तर्भाव्य, तत  
उत्थाय स्वदेवतात्मकमात्मानमधिमुच्य सर्वं कुर्व्वैत ।  
सर्वं च भोज्यं पञ्चभिर्बौजैः पञ्चज्ञानामृतमयं कृत्वा स्वहृ-  
दये च देवताचक्रमधिमुच्य विचिन्त्य च तज्जिह्वासु तदमृतं  
जुह्यात् । स्तानं कुर्वन् देवताभिषेकविधिं ध्यायात् ।

<sup>१</sup> A ०वापदे० ।

<sup>२</sup> A ०सम्पृटे० ।

<sup>३</sup> AC हा॑ः ।

<sup>४</sup> AC बुद्ध० ।

<sup>५</sup> AC कुर्वति ।

<sup>६</sup> AC ०घेकैर्विदध्यात् ।

मध्याह्नसायाह्नसन्ध्योत्तु मण्डलगृहं प्रविश्य स्वहृदौज-  
रश्मिभिराधारमण्डलं निर्माय त[स्मा]देव वौजात् चतस्रो  
योगिनौः क्रमेण संस्कार्य यथास्थानं निवेश्य पूर्ववद-  
भिषेकादिकं सर्वविधिमनुष्ठाय मण्डलमन्तर्भाव्य तत  
उत्थाय पूर्ववत् समाहितयोगं कुर्यात् । अर्द्धरात्रसन्ध्यायां  
त्वयं विशेषः— संपूज्यार्थं दत्त्वा ॐ वज्रमुरिति ज्ञान-  
मण्डलमुत्सृज्य स्वज्ञानवौजे समयमण्डलमन्तर्भाव्य  
निराभासं सम्बोधिचित्तमधिमुच्य सुप्यात् । एवं दिना-  
न्तरेष्वपि देवैसङ्गीतिचोदनोत्यापितः सर्वं पूर्ववत्  
कुर्यात् । एवं प्रत्यहं यावत् सिङ्गिनिमित्तानि लभते । तत्र  
मण्डलेश्वरस्य मन्त्रो लक्ष्यजापेन सिध्यति, शेषानामयुत-  
जापेन । माला<sup>१</sup>मन्त्राश्च तन्त्रान्तरादानेतत्याः । तान्  
स्वहृत्सूर्ये हृच्छन्दे वा यथायोगं मण्डलीकृत्य प्रदीपमाला-  
वज्ज्वलतश्चेतसाऽभिलिख्य मनसा वाचयन्निव जपेदिति ।

ब्रुवतैवं महामायासाधनं यन्मयार्जितम् ।  
कुशलं तेन बुद्धः स्यां वशौ<sup>२</sup> विश्वार्थसाधने ॥

॥ महामायासाधनं समाप्तम् ॥

<sup>१</sup> AC मन्त्रान्तरादौ नेतत्याः ।

<sup>२</sup> A स्याम्बरौ ।

240.

नमो वचडाकाय ।

प्रथमं मुखशौचादिकं कृत्वा स्त्रुविष्टरोपविष्टः स्वहृदि  
 स्त्र्यर्थमण्डले हुँकारबौजं दृष्टा पुरतः करुणाचलवज्रं वश्य-  
 माणकवर्णभुजायुधं विचिन्त्य पूजापापदेशनापुण्यान-  
 मोदनापुण्यपरिणामनाचिशरणगमनादिप्रणिधिं च कृत्वा  
 स्वकायवाक्चित्ते नामाक्षरं भावयेत् । तच्च नामाक्षरम्—हे  
 इति हेत्वपगताः सर्वधर्माः, ह इति हान्युत्पादिताः सर्व-  
 धर्माः, ए इति पर्येषणविमुक्ताः सर्वधर्माः, रु इति  
 प्रतिश्रुतकोपमाः सर्वधर्माः, र इति रतिसमायुक्ताः सर्व-  
 धर्माः, उ इति उत्पादव्ययधर्मिणः सर्वधर्माः, क इति सर्व-  
 सौख्यसमायुक्ताः सर्वधर्माः, अ इति अकारो मुखं सर्व-  
 धर्माणामाद्यनुत्पन्नत्वात् । इति कृत्वा शून्यतां विभाव्य  
 मन्त्रमुच्चारयेत्—ॐ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहम् ।  
 हुँकारेण विघ्नमुत्सार्य वज्रपञ्चरं विभाव्य शमशानाष्टकमध्ये  
 रक्तचतुर्दलकमलपद्मवरटकस्त्र्यर्थमण्डले हुँकारबौजं दृष्टा  
 मैत्रीकरुणामुदितोपेक्षास्वभावात्मिकाश्चतुर्द्वयः सञ्चोदयन्ति  
 श्रीवज्रगौत्या अभ्यन्तरसाधने—

‘हले सहि विअसिअ कमलु पबोहिउ वज्रे’ ।

अललललहो महासुहेण आरोहिउ नृत्ये’ ॥

<sup>१</sup> N हान्युत्पादवहिता, A हान्युत्पादवहिता ।

<sup>२</sup> A नु ।

<sup>३</sup> AN अव्यन्तभव० ।

<sup>४</sup> कृत्या—

हले सहि ! विकसितं कमलं प्रबोधितं वज्रेण ।

अललललहो महासुखेनारोपितो नृत्येन ॥

रविकिरणेन प्रफुल्लं कमलं महासुखेन ।

अललललहो महासुखेनारोपितो नृत्येन ।

<sup>५</sup> AN भव्यं ।

रविकिरणेण पफुल्लित्र कमलु महासुहेण ।  
 [अललललहो महासुहेण] आरोहित नृत्ये ॥

वज्रडाकिनीनृत्येन वज्रसन्त्वं निवेशयेत् ॥

इति गौतिसमनन्तरं माया बद्धवस्तुसंवित्या मनसा  
 हुँकारोङ्गूतं करुणाचलवज्रं नौलपौतसितश्यामचतुर्मुखं  
 चतुर्भुजं दक्षिणे भुजे कपालशरधरं वामे खद्वाङ्गंधनुर्झरं  
 रौद्रासनस्थं चिनेचं सार्द्धमुण्डसग्दाममालिनं कपाल-  
 मालाभिः शिरसि भूषितं अस्थ्यालङ्कारविभूषितं ईषद्वंद्रा-  
 करालवदनं पिङ्गलोर्ज्जकेशं— काये चौकारं पौतं चक्षुषोः  
 ऊँकारं सितं श्रोत्रयोः हुँकारं रक्तं नासिकायां खकारं  
 सितं कण्ठे आःकारं सितं हृदये रेफं रक्तं— घडङ्ग-  
 न्यासलक्षितं स्वाभप्रज्ञालिङ्गितं व्योमावकाशिनं वज्रधरा-  
 भिषेकिनं कायवाकृचित्ताधिष्ठितं सुविशुद्धधर्मधातुज्ञान-  
 स्वभावमात्मानं विभाव्य ; तच पूर्वदले वज्रडाकिनी नौल-  
 वर्णा नौलपौतरक्तश्यामचतुर्मुखा चतुर्भुजा वामभुजे  
 खद्वाङ्गंघण्टां दक्षिणे वज्रकपालहस्ता पृथिवीधात्वादर्श-  
 ज्ञानस्वभावा, दक्षिणदले रत्नडाकिनी पौतवर्णा पौतनौल-  
 रक्तश्यामचतुर्मुखा चतुर्भुजा वामभुजे पताकां कञ्चुकं च  
 दक्षिणे चिशूलरत्नहस्ता अव्यातुसमताज्ञानस्वभावा,  
 पश्चिमदले पद्मडाकिनी सितारुणवर्णा रक्तपौतनौलश्याम-  
 चतुर्मुखा चतुर्भुजा वामभुजे धनुःकपालं दक्षिणे शरविश्व-  
 पद्महस्ता तेजोधातुप्रत्यवेक्षणाज्ञानस्वभावा, उत्तरदले

<sup>१</sup> A ० बद्धास्त्रसंविद्यां, C ० बद्धास्त्र संविद्या ।

<sup>२</sup> A व्यस्या० ।

<sup>३</sup> A omits ० घण्टां ।

<sup>४</sup> AC घौ० ।

<sup>५</sup> AN ० जम्बुकच ।

विश्वडाकिनौ श्यामवर्णा श्यामपौत्रक्तनौलचतुर्मुखा  
 चतुर्भुजा वामभुजे पाशकपालं दक्षिणे । खद्वाङ्गडमरुहस्ता  
 वायुधातुकत्यानुष्ठानस्वभावा ; देव्यः सर्वा रौद्रासनस्थाः  
 कपालमाला[भिः]ः शिरसि विभूषिताः सार्द्रमुण्डस्तगदाम-  
 मालिन्यस्तिनेत्रा ईषद्वंश्वाकरालवदना ज्वलितोर्ध्वपिङ्गल-  
 केशाः स्फुरद्रश्मिमालिन्यः ; एवं चतुर्द्वैवीसमावृतमात्मानं  
 करुणाचलवज्रं ध्यात्वा शिरसि हृदि नाभौ गुह्ये वायु-  
 माहेन्द्रवरुणग्निमण्डलेषु यथोपदेशं विभाव्य नपुंसकजापं  
 कुर्यात् मन्त्रौ । खिन्ने सति मन्त्रजापं कृत्वा ॐ आः ह्रौँ  
 हुँ फट् एवं भवसम् सर्वभावस्वभावमन्त्रसंस्थानधर्मात्मा  
 योगी सर्वविषयादिकृत्यं कुर्यात् प्राकृतकल्पमुक्त[ये] इति ।

॥ महामायासाधनोपायिका समाप्ता ।  
 । क्षतिरियं कुकुरिपादानामिति ॥

241.

नमो हेतुकाय ।

पर्वतादौ ध्यानालये सुखासनोपविष्टो मैत्रीकरुणा-  
 शयः स्वहृदि विश्वकर्मलस्त्र्ये नौलह्नौःकारस्फुरद्रश्मिकं  
 विन्यस्य<sup>१</sup> तद्रश्मिसञ्चोदितगुरुबुद्धिमत्त्वान् सम्पूज्य  
 चिशरणगमनादिकं कुर्यात् । ततः सर्वधर्मान् स्वकायं च  
 निःस्वभावतया व्यवलोक्य ॐ शून्यताज्ञानादिकं पठेत् ।  
 ततो ह्रौःकारनिष्पन्नं नौलकरालवज्रं ह्रौःकाराधिष्ठित-

<sup>१</sup> N खड़० ।<sup>२</sup> AC ० सविमते ।<sup>३</sup> N ० कृपा० ।<sup>४</sup> AC विश्वस्य ।<sup>५</sup> A घि०, C ह्रौ० ।

वरटके ध्यात्वा तत्सर्वपरिणामं नौलं नरचर्मभृतं कपाल-  
मालाद्विभ्यालङ्कृतशिरस्कं ज्वलदूर्ध्वपिङ्गलकेशं रक्तवर्तु-  
लाक्षं अन्तसंग्रथितमुण्डमाला'वलम्बितं नरास्थिरचिता-  
भरणं द्विभुजैकमुखं दंष्ट्राकरालवदनं दक्षिणकरेण वज्र-  
धारिणं वामकरेण पूर्णकपालं वामस्त्रन्यासक्तचलद्विण्ठिका-  
पताकानरशिरोविश्ववज्रालङ्कृतपञ्चस्त्रचिकं वज्रशिखरमध  
एकस्त्रचिकवज्राकारं यज्ञोपवीतवत्खद्वाङ्गं विश्वपद्मस्त्रये  
वामपादं तस्यैवोरौ दक्षिणचरणं विन्यस्य न्वत्यं कुर्वन्तं  
हेरुकवीरं भावयेत् । ततस्तदाकारं ज्ञानसत्त्वं दृष्ट्वा तद्वृ-  
दयस्थह्नौःकाररश्मिभिर्ज्ञानसत्त्वहेरुकमानौय अर्घादिकं  
दत्त्वा आत्मन्यन्तर्भाव्य हृत्कण्ठमूर्धि समयमुद्रया रक्षा-  
मधिष्ठापयेत् । तत्रेयं समयमुद्रा—वज्रमुष्टिदयं बद्धा  
तर्जनीभ्यां ग्रन्थं ज्येष्ठाभ्यां मध्यमाभ्यां च यथाक्रममध  
जद्वं स्त्रैचौकृत्वा ग्रेषाङ्गुली ज्वालाकारेण स्थापयेत् । ततो  
भावनाखिन्नो जपेन्मन्त्रम्—ॐ हेरुक वज्रसमय ह्नौः  
सर्वसत्त्वदुष्टसमयमुद्राग्रभज्जक हुँ फट् । ततो विसर्जयेत् ।  
श्मशानप्रवेशे वज्रमुष्टिदयं बद्धा कनिष्ठाभ्यां शृङ्गलौकृत्वा  
तर्जनीभ्यां स्त्रैचौकृत्वा ललाटे धारयन् मुद्रारश्मिनिर्यात-  
पौतस्त्रक्षमवज्ररश्मिस्फुरणैः सर्वाङ्गमभिव्याप्य कायवाक्-  
चित्तं ध्यात्वा पूर्वोक्तमन्वं जपेत् । श्मशानं प्रविशेत्,  
अभेद्या रक्षा भवति ।

॥ संक्षेपतो हेरुकसाधनं समाप्तम् ॥

242.

आकाशलक्षणं सर्वमाकाशं चाप्यलक्षणम् ।  
 मायोपमं च सर्वं वै चैधातुकमशेषतः ॥  
 हश्यते स्पृश्यते चैव यथा माया हि सर्वतः ।  
 न चोपलभ्यते चैव सर्वस्य जगतः स्थितिः ॥

इत्यर्थं मनसाधिमुच्च एकानेकवियोगात् स्वशरौरं च  
 सकलं च नौलादिवस्तुजातं शून्यमाकलय, स्वचित्तं मनो-  
 विज्ञानाख्यमनन्तरमकारं स्त्रूपं निस्तरङ्गमप्रतिघं निरु-  
 पमवर्णसंस्थानं भान्तिम[द]प्युपकारा[य]यत्राभ्यन्तरं निवृ-  
 त्तये इत्यारोप्य, लक्ष्यस्थिरैकरणार्थं खद्योताकारमधिमुच्च,  
 तत्त्वं शून्यताकरुणागर्भं सकलकलापरिपूर्णचन्द्रमण्डलाकारं  
 विचिन्नयेत् । एतमिन् चन्द्रमण्डले उपचितपुण्यसम्भार-  
 लक्षणे उपचितज्ञानसम्भारलक्षणं ह्रौःकारं नौलवर्णं  
 पश्येत्, तत्परिणतं च नौलज्ञालावज्जमादर्शज्ञानस्वभावं  
 चिन्नयेत्, चन्द्रवज्जाकारपरिणतं जिननिवहमन्धुङ्गव-  
 श्रीकरुणाचलक्रोधं हेरुकाख्यमात्मानं विभावयेत्, अधो-  
 मुखस्य शवस्योपरि विश्वपद्मं तस्योपरि स्त्रूपमण्डलं तन्मध्ये  
 समुपविष्टं एकस्योर्ध्मुजदयं इति वचनात् अर्द्धपर्यङ्गिनं  
 भस्मोर्ध्वलितरक्तप्रभामालिनं पिङ्गलोर्ध्वकेशं अक्षोभ्याद्यल-  
 ङ्गतकपालमालामुकुटिनं दक्षिणकरेण चियताकाग्नहौत-  
 नौलं करालवज्जं वामस्कन्धावसक्तवज्जखद्वाङ्गं रक्तपरिपूर्ण-  
 कपालवामकरं सार्वनरमस्तकमालाकृतसगदामदंडा-

¹ AC सर्वत्र ।

² AC ०रंशु० ।

³ A इं ।

⁴ AC निचि० ।

⁵ C न्यस्येत् ।

⁶ C ०कपाल० ।

करालवदनं चलद्वर्तुलाकाररक्ताक्षं सविभ्रमभुकुटिनं  
परमार्थतो वाचं विचारशून्यत्वात्, संवृत्या स्वप्नसौदा-  
मिनौगन्धर्वनगरच्छायामायोपमं चतुर्मुद्रामुद्रितम् स्वेष्ट-  
देवताविग्रहः सर्वसिद्धिप्रदो भवति— महामुद्रा समयमुद्रा  
धर्ममुद्रा कर्ममुद्रा । स्वहृदि चन्द्रमण्डलस्योपरि वज्रं  
विभाव्य पञ्चसूचिकं वर्णभुजसंस्थानोपेतं चिह्नसहितं  
श्रीहेरुकमात्मानं विभावयेत् इति महामुद्रा । तथैव स्वहृदि  
चन्द्रवज्रं विभाव्य वज्राञ्जलिं मूर्ध्नि विकचां बद्धा तर्जनौ-  
दयं कुण्डाकारेणावस्थाप्य अङ्गुष्ठदयं पार्श्वदयेन भग्नं  
कुर्यात्— समयमुद्रा । जिह्वायां चन्द्रमण्डलस्योपरि शुक्रं  
वज्रं विन्यस्य मन्त्रमुच्चारयेत्, ऊँ सुभगे त्वमहं देवि हिरि  
सिरि तिरिणि प्रिये— धर्ममुद्रा । स्वहृदि चन्द्रमण्डल-  
स्योपरि आःकारनिर्यातविश्ववज्रं विचिन्त्य तलवज्रवन्धं  
बद्धाऽङ्गुष्ठदयेन तर्जनौदयमाच्छाद्य भग्नं कुर्यात्— कपाल-  
मुद्रेयं भगवतः कर्ममुद्रा । ऊँ श्रीहेरुकवज्र समयमुद्रा  
हैः सर्वदुष्टमुद्राप्रभञ्जक हुँ 'रुलु 'रुलु स्वाहा हुँ फट् ।

इति साधनविधिरयं भगवतः संक्षिप्तो [वि]हितः  
कल्याणगर्भेणातिविस्तरभौरुणा ।

॥ श्रीहेरुकसाधनम् ॥

243.

श्रीहेरुको जगन्नाथो भूत्वा सर्वार्थसम्पदः ।  
 कुर्यात् जगद्वितार्थयेत्येवमादौ विभावयेत् ॥  
 १ चस्थधर्मोदयान्तःस्यकृटागारोदयाश्रया ।  
 विश्ववर्णाङ्गं सच्चन्द्रे वज्रासनशशिप्रभम् ॥  
 स्फटिकेन्द्रज्ञमूलास्यनौलसव्यारुणेतरम् ।  
 स्वाभप्रज्ञाश्वेषिकण्ठं वज्रासिमणिपद्मिनम् ॥  
 वज्रसत्त्वं विभाव्यैवं स्वचित्तं चक्षरौक्तम् ।  
 तद्वेणाङ्गसंविष्टं सर्वरागाम्निना द्रुतम् ॥  
 लोचनादिस्वसङ्गैत्या दुर्दृष्ट्यार्थाय चोदितम् ।  
 प्रलयाम्निमहाज्वालावज्रहौःकारसम्भवम् ॥  
 तदुक्तवं कृपाक्रोधं महाभैरवदामकम् ।  
 भूमज्ञोर्बृज्वलत्केशं नौलदंप्रान्वितं सितम् ॥  
 'स्वेतरे' [तु] रक्तं च भस्मोद्भूलितविग्रहम् ।  
 स्वाभाज्ञना भुजैः श्वेषि रौद्रादिपद्मसान्वितम् ॥  
 कृष्णवज्जासिखद्वाज्ञमणिराजकरग्रहम् ।  
 नृकरञ्जशिरोमालासदस्त्वाभरणप्रियम् ॥  
 दक्षिणाह्वितलाक्रान्तं वामोरुतलपौडनम् ।  
 रौद्रासनं समाख्याय हेरुकं स्वं प्रभावयेत् ॥

¹ AN अप्य० ।

² AC श्वच्च० ।

³ AN ०चैनं ।

⁴ A omits this and the next line.

⁵ N सर्वोत्तमा ।

⁶ N ०सद० ।

⁷ AC ०चादि० ।

⁸ C ०हच्चा० ।

सम्बुद्धेन्द्रियं सद्योगकायवाकृचित्तच्छरम् ।  
हृज्ञानसत्त्वमष्टोभ्यमौलिनं रत्नशलिनम् ॥  
परमानन्दसुखास्वादस्फुरत्संहाररूपिणम् ।  
सच्चिन्त्य ज्ञानमौन्दर्थं योगी योगं समाप्तयात् ॥

॥ श्रीहेरुकसाधनम् ॥

244.

शमशानाष्टकमध्यस्थो निःसङ्गो हष्टमानसः ।  
प्रज्ञोपायविधानेन चन्द्रस्त्वर्थप्रयोगतः ॥  
आलिकालिसमायोगात् भावयेत् स्त्र्यमण्डलम् ।  
तत्र हुँकारसम्भूतं वज्रशूकसमन्वितम् ॥  
शवस्थमर्द्धपर्यङ्कं नरचर्मसुवाससम् ।  
भस्मोद्भूलितगाचं च स्फुरदज्ञं च दक्षिणम् ॥  
चलत्यताकाखद्वाङ्गं वासे रक्तकरोटकम् ।  
शतार्द्धमुण्डमालाभिः कृतहारमनोरमम् ॥  
ईपद्मंद्वाकरालास्यं रक्तनेत्रं विलासिनम् ।  
पिङ्गोर्ध्वकेशमष्टोभ्यमकुटं कर्णकुराङ्गलम् ॥  
अस्थ्याभरणशोभं तु शिरःपञ्चकपालकम् ।  
बुद्धत्वदायिनं ध्यायात् जगन्मारनिवारणम् ॥  
मन्त्रः— ऊँ हुँ फट् स्वाहा ।

॥ इति संक्षिप्तदिभुजहेरुकसाधनम् ॥

245.

प्रणम्य श्रीगुरुं नाथं चैलोक्याश्वेपहेरुकम् ।  
 तत्साधनविधिः शान्तिपादोक्तः प्रविभज्यते ॥  
 दिभुजैकमुखं वौरं नैरात्म्याक्षिष्ठकन्धरम् ।  
 चक्राद्याभरणैर्युक्तं चिनेचं द्युद्विराजितम् ॥

इह तन्वे भावनाधिकतो योगी प्रभाते शयनादुत्थाय  
 स्वहृदये स्तुर्यस्थहुँकारं दृष्टा तद्रश्मिभिः श्रीहेरुकमव-  
 भास्यानौय पुष्टादिपञ्चोपचारेण सम्पूज्य तस्याग्रतः पाप-  
 देशनापुण्यानुमोदनाचिशरणगमनं च कृत्वा महाबोधि-  
 चित्तमुत्पाद्य सर्वसत्त्वेषु दिव्यसुखोपसंहाराकारां मैत्रैं  
 सर्वदुःखापहाराकारां करुणां तत्सुखाविच्छेदनियमाकारां  
 मुदितां क्लेशोपक्लेशयाद्यग्राहकाद्यमनसिकारलक्षणामुपेक्षां  
 च भावयेत् । ततो धर्मपुज्ञलादिविकल्पकलङ्कवर्जित-  
 रूपां शरन्निर्भलमध्याह्ननभोनिभां अद्यज्ञानैकरूपां  
 शून्यतां विभाव्य ॐ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽह-  
 मित्यधितिष्ठेत् । ततो विवुद्ध नभोदेशे स्तुर्यमण्डलस्थ-  
 हुँकारं दृष्टा तत्परिणतवज्रवरटकस्थहुँकारं पश्येत् ।  
 तत्किरणविनिर्गतैः श्रीहेरुकरूपैः सकलजगदर्थं कृत्वा  
 तचैव प्रवेश्य तत्परिणतं श्रीहेरुकं विश्वदलकमलस्थितं  
 शबोपरि स्तुर्यमण्डलस्थं दिभुजं चिनेचं दक्षिणकरे वज्रं  
 वामे वज्राङ्कितकपालधरं सताणडवं व्याघ्रचर्मनिवसनं

<sup>१</sup> Omitted in B.<sup>२</sup> AC ऋत० ।<sup>३</sup> ANC व्याघ्रराजकं ।<sup>४</sup> AC छारं मै० ।<sup>५</sup> C omits दृष्टा...ङ्कारं ।<sup>६</sup> AC सर्वो० ।

शिरस्यक्षोऽभ्यात्मकनरशिरोघटितचक्रीधरं कर्णे अमिता-  
भात्मकनरास्थिकुण्डलिनं कण्ठे रत्नमभवात्मककण्ठिका-  
युक्तं हस्ते वैरोचनात्मकरुचकधरं कव्याममोघसिद्धात्मक-  
मेखलायुक्तं केशयज्ञोपवीतकेयूरनूपुरैर्युक्तं जर्ण्वपिङ्गलकेशं  
दिभुजैकमुखया कर्त्तिकपालधारिण्या नैरात्म्ययाऽऽलिङ्गिनं  
एवम्भूतमात्मानं विभाव्य, ततोऽस्य श्रोते नैरात्म्यां चक्षुषि  
वज्रां ग्राणे गुप्तगौरीं जिह्वाथां वारियोगिनौं कायेन्द्रिये  
वज्रडाकिनौं मनसि नैरात्म्यामधिमुच्चेत् । ततः शिरसि  
द्वाचिंशहलकमलोपरि अधोमुखं हँकारं कण्ठे षोडशदल-  
कमलोपरि जर्ण्वमुखमँकारं हृदये अष्टदलकमलोपरि  
अधोमुखं हँकारं नाभौ चतुःषष्ठिदलकमलोपरि जर्ण्व-  
मुखमँकारं चिन्तयेत् । ततः समयसत्त्वसदृशं ज्ञानसत्त्व-  
मानौय जः हुँ वँ होरित्यनेन मन्त्रेणाकृष्ण प्रवेश्य बद्धा  
वशीकृत्य श्वीरोदकवत् समरसौकुर्यात् । तदनन्तरं  
स्वहत्सूर्यवज्रवरटकस्यहँकाररश्मीन् निश्चार्य तत्किरणैः  
सर्वतथागतस्वभावहेरुकमानौय पूजां कृत्वा अभिषिच्चन्तु  
मां सर्वतथागता इति प्रार्थयेत् । तैः पञ्चामृतपूर्णमणि-  
कलशैरभिषिक्तमात्मानं अश्वोभ्यनाथमुकुटिनं ध्यायात् ।  
ततः सर्वयोगिनौदृन्देन स्वस्वबोधिचित्तादिद्रव्येन पूजां  
कुर्यात् । ततः—

दंष्ट्रोत्कटमहाभौममुण्डस्तगदामभूषितम् ।

भक्षमाणं महामांसं श्रौहेरुकं नमाम्यहम् ॥

<sup>१</sup> B ०भ्यामेक० ।

<sup>३</sup> AC मनसि ।

<sup>२</sup> B है० ।

<sup>४</sup> AN ०कानानौ० ।

इत्यनेन स्तुतिं कुर्यात् । ततो नभसि हुँकारपरिणतं  
 वज्रं तदध आःकारपरिणतं पद्मभाजनं तन्मधे ऊँका-  
 राङ्कितानि गोकुटदहनमारमुण्डविद्राविसमयवस्तुनि  
 वज्रपद्मसमायोगादभिज्वालनं तेन द्रव्यानां तापनं  
 पाकात् द्रवौकृत्य सर्वतथागतरूपदर्शकज्ञानस्तूर्यकिरणं  
 तज्ज्ञानबौजकिरणेभ्यः सर्वतथागतज्ञानामृतमाकृष्टं तैर्व-  
 स्तुभिः सहैकौकृत्य ऊँ आः हुँ इति 'चक्षरेणाधिष्ठाय  
 शुक्लहुँकारजां वज्रमयौं जिह्वां कृत्वा आत्मानं तेन  
 प्रौणयेत् । ततो हृत्सूर्यमण्डलवज्रवरटके हुँकारं संवेष्य  
 स्थितां ऊँ चैलोक्याक्षेप हुँ हुँ फट् स्वाहा इति द्वाद-  
 शशक्षरमन्त्रमालां प्रदीपमालामिव ज्वलन्तौं मनसाऽभि-  
 लिख्य क्रमात् वाचयन्निव निभृतं जपेत् । मध्याह्नसायाह्न-  
 सन्ध्ययोस्तु भट्टिति श्रीहेरुकरूपमात्मानं आरचय्य  
 ततश्चक्षुरादिविशुद्धिश्चतुश्चक्रभावनापूजास्तुत्यमृतास्वाद-  
 जपादिकं कुर्यात् ।

चैलोक्याक्षेपवौरस्य कृत्वा साधनमुत्तमम् ।

यत् पुण्यमर्जितं तेन जनः सर्वोऽस्तु वज्रधृक् ॥

॥ द्विभुजःहेरुकसाधनम् ॥

<sup>१</sup> N स्तूयात् ।

<sup>३</sup> Omitted in AC.

<sup>६</sup> Na ०वचहे० ।

<sup>२</sup> AC ०विभावि० ।

<sup>४</sup> AC अक्ष० ।

246.

भट्टिति हेरुकं सप्रज्ञं विभाव्य तद्वृदये रक्ताष्टदलकमलं  
विचिन्तयेत् । तस्य पूर्वदक्षिणपश्चिमोत्तरेषु यथाक्रमं  
अ क च ट तथाग्रेयनैर्वृतिवायव्यैशानदलेषु त प य स  
मध्यवरटके पूर्वे स्वा मध्ये ऊँ पश्चिमे हा । सर्वाणीमानि  
स्त्र्यमण्डलस्थानि रक्तवर्णानि । एषां चाङ्कुशाकारा  
रश्मयो रोमकूपेभ्यो निर्गत्य साध्यानाकृत्य साधकस्य  
पादयोः पातयित्वा रष्ट्रेव प्रविशन्तीति ।

आन्नायः ।

वरगुरुचरणं नत्वा शास्त्रारं सकलं शास्त्रदातारम् ।  
वश्ये सिङ्गाम्नायं नगरश्चोभस्य मन्त्रराजोऽहम् ॥  
सम्यक्तत्त्वमनस्को गुरुभक्तः स्वाधिदैवताभिरतः ।  
निशि पर्यटनविधिज्ञो निःशङ्कः साधयेन्मन्त्रम् ॥  
हृदि 'पङ्कजाष्टदलके दिचतुष्कं व्यञ्जनं खरांशुयुतम् ।  
वरटकमध्ये प्रणवं पूजाक्षरसंयुतं रक्तम् ॥  
तरुत्रणवर्णान् पार्वतपुरपौरानकंसनिभान् मन्त्रौ ।  
ध्यायन् प्रणतानात्मनि विंशत्यद्वं जपेदयुतम् ॥  
इति विहितपूर्वसेवो गणवरचक्रं शवालये कुर्यात् ।  
आज्ञां प्रमृश्य तेभ्यः सिङ्गिवरं चाशु सिङ्गर्थम् ॥  
कतिचित् पदानि गत्वा सम्पूर्य चिकं शुभं तु मामक्याः ।  
कृत्वा पादतले तत् संस्पृश्य स्वपेदुत्थानम् ॥

<sup>१</sup> ANC ○कृत्वा○ ।

<sup>२</sup> A सुम० ।

<sup>३</sup> A ○शास्त्रदानं, N ○गौतदातारं ।

<sup>४</sup> AC पंकाश्चाऽ ।

<sup>५</sup> AC ○र्णापचित० ।

<sup>६</sup> AC ○णतात्म० ।

पूर्वशिरः संजप्यायुतमेकं संपिबेत् तमुत्थाय ।  
 सक्षदप्येव समस्तं गच्छेत् गगनं मण्डलं तदनु ॥  
 निविशेत् यस्मिन् देशे पुनरयुतं संजपेद् विवरयोगम् ।  
 एवं कृतवरयोगो हेवज्रसमो जगति सम्पूर्ज्यः ॥

पुरक्षोभोपदेशः ।

अकचटतपयसशब्देन आलिकालिं नौतार्थेनोक्ता ।  
 आलिकालिजापेन चैलोक्यं क्षोभयेन्मन्त्रौ ॥

लक्ष्मजापेन । किं पुनरेकमाचमिति ? आलिकालि  
 उच्चते— तद्यथा, अ आ इ ई ऊ ऊ उ ऊ ऊ ऊ ऊ ऊ  
 आ ए ए अर् आर् ओ ओ अल् आल् ह हा य या र  
 रा व वा ल ला इति स्थित्रमेणालिजापः श्वास-  
 प्रवेशेन ।

श्वासनिर्गमे कालिः— क का ख खा ग गा घ घा ङ ङा  
 च चा छ छा ज जा झ झा ज जा ट टा ठ ठा ड डा  
 ढ ढा ण णा प पा फ फा ब बा भ भा म मा त ता  
 थ था द दा ध धा न ना स सा ह्य ह्या ष षा श शा  
 क्ष क्षा इति । आदौ ऊँकारं दच्चा क्षोभणे आकृष्टावन्ते  
 वौषट् प्रदेयम् । एवं पुरक्षोभमन्त्रः । इति कालचक्रे निबह्नम् ।

॥ [ पुरक्षोभविधिः ] ॥

247.

प्रणम्य नाथं हेवजं सर्वधर्मैकसंवरम् ।  
संगृह्णते यथान्नायं बाह्यपूजाविधिर्मया ॥

ततः श्रीहेवज्जयोगवान् मन्त्रै प्रत्युषे यथावसरं वा  
कृतसमार्ज्जनादिके भूभागे हस्तं दक्षा ॐ रक्ष रक्ष  
हुँ हुँ फट् स्वाहा इति भूमिमधिष्ठाय तच पञ्चामृत-  
सुगन्धादिवटिकया तत्तद्भूम्यधिमोक्षपूर्वकं पौठोपपौठ-  
श्लेषोपश्लेषच्छन्दोपच्छन्दमेलापकोपमेलापकपौल-  
चश्मशानोपश्मशान इत्युच्चारयन् चतुरसं मण्डल-  
मुपलिष्य ॐ वज्ररेखे हुँ इत्यभिमन्त्र्य हृदज्जकिरणाकृष्टं  
भगवन्तं समण्डलं सर्ववौरवौरेश्वरीसङ्घेपरूपं तचारोप्य  
अर्थपाद्यादिदानपूर्वकमष्टमातृभिः सम्पूज्य हुँकारजं  
तदभिमन्त्रितपुष्पादिकं तस्मै दद्यात् । तच च्यक्षर-  
हृदयोपहृदयमन्त्रैभगवते स्वमन्त्राभ्यां भगवत्यै । ॐ  
गौरि हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा । ॐ चौरि हुँ हुँ हुँ फट्  
स्वाहा । ॐ वेतालि हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा । ॐ घस्मरि  
हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा । ॐ पुक्सि हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा ।  
ॐ शवरि हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा । ॐ चरणालि हुँ हुँ हुँ  
फट् स्वाहा । ॐ डोम्बि हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा । इति  
मन्त्रैर्थास्थानं गौर्यादीनां ततो बाह्यादिसर्वपूजा-  
दिभिः सम्पूज्य च्यक्षरवर्ज्जितपुष्पदानमन्त्रैः । ॐ अष्टा-  
ननाय हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा । ॐ पिङ्गलोङ्केशवत्सले  
हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा । ॐ चतुर्विंशतिनेत्राय हुँ हुँ हुँ

<sup>१</sup> AC भूम्यधि० ।

<sup>२</sup> C oलवो० ।

<sup>३</sup> C oलवो० ।

<sup>४</sup> AN oलं सुलि० ।

फट् स्वाहा । उँ घोडशभुजाय हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा ।  
 उँ कृष्णजौमूतवपुषे हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा । उँ कपाल-  
 मालाधारिणे हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा । उँ आध्यात-  
 क्रूरचित्ताय हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा । उँ अर्जुदंश्चिणे  
 हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा । इति मन्त्रैश्च संस्तुत्य यथायोग-  
 मन्त्रत् स्तुतिप्रणिधानादिकं च कृत्वा शताक्षरमन्त्रेण  
 दृढौकुर्यात् । मन्त्रः— उँ वज्रसत्त्वं समयमनुपालय वज्र-  
 सत्त्वत्वेनोपतिष्ठ दृढो मे भव सुपोष्यो मे भव सुतोष्यो मे  
 भव अनुरक्तो मे भव सर्वसिद्धिं मे प्रयच्छ सर्वकर्मसु च  
 मे चित्तं श्रेयः कुरु हुँ हहहह होः भगवन् सर्वतथागत-  
 वज्र मा मे मुच्च वज्रौभव महासमयसत्त्वं आः इति । ततः—

कृतो वः सर्वसत्त्वार्थः सिद्धिर्दत्ता यथानुगा ।

गच्छध्वं बुद्धविषयं पुनरागमनाय मुः ॥

इति विसर्ज्य चक्रमात्मन्यर्तभाव्य रेखालोपादिकं  
 कुर्यात् । नैरात्म्यापूजनमपि तथैव मण्डलकमुपलिष्या-  
 रोप्य च मण्डलचक्रं च्यक्षरस्वहन्मालामन्त्रेण नायि-  
 कायै अन्यासां प्रणवस्वाहाविदर्भितस्वबौजमन्त्रैः पुष्या-  
 दिकं यथास्थानं दत्त्वा च्यक्षररहितपुष्यदानमन्त्रैः स्तुतिं  
 च कुर्यात् । शेषं पूर्ववदिति ।

बाह्यपूजाविधेः स्मृत्यै संग्रहाद् यन्मयार्जितम् ।

पुण्यं तेनास्तु लोकोऽयं सत्पूजाभाजनं परम् ॥

॥ पूजाविधिसंग्रहः समाप्तः ॥

<sup>१</sup> AC अध्यातकुरु ॥

<sup>२</sup> A नापि काय्य ।

<sup>३</sup> C अर्जेन्दु ॥

<sup>४</sup> C प्रवण ॥

248.

वज्रडाकं नमस्त्वय महामायात्मकं जिनम् ।  
 आग्नायसङ्गतस्तस्य स्तुच्यते साधनक्रमः ॥  
 आद्वो<sup>१</sup> मैत्रीकृपायोगात्<sup>२</sup> संबोधौ कृतमानसः ।  
 दानशीलादियुक्तोऽष्टलोकधर्मः समाशयः ॥  
 मन्त्रतन्त्रादिसिद्धिज्ञो योगाचारश्वमः<sup>३</sup> कच्चित् ।  
 स्थाने सुखोपविष्टः सन् हृत्सूर्ये न्यत्तहुँ कृतिः ॥  
 तत्रभोद्भवपूजाभिः सम्पूज्य पुरतो धियम् ।  
 कृत्वार्थदेशनाद्यं तु शून्यतां भावयेत् ततः ॥  
 ॐ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहमिति मनसा पठेत् ।  
 व्योम्नि रक्तचतुर्घचपद्मस्ये स्तुर्यमरडले ।  
 पञ्च विन्दून् सितान् ध्यात्वा स्फुरत्संहारकारकान् ॥  
 चतुर्दिश्चिन्दुसम्भूता नृत्यन्यः सङ्गमोत्सुकाः ।  
 पूर्वाभ्यस्तमहामैत्रीकरुणादिस्वभाविकाः ॥  
 चतस्रोऽपि च डाकिन्यश्चोदयन्तीति चिन्तयेत् ।  
 हले सहि विअसित्र कमलु प्रबोहिउ वज्रो<sup>४</sup> ॥  
 अललललहो महासुहेण आरोहिउ नृत्ये<sup>५</sup> ।  
 रविकिरण पफुस्त्रिउ कमलु महासुहेण ॥

<sup>१</sup> AC सुच्य० ।

<sup>२</sup> AC आद्वोच॑ ।

<sup>३</sup> AC ०योगं ।

<sup>४</sup> AN ०क्रमे ।

<sup>५</sup> AC ०वान् ।

<sup>६</sup> A चतुर्भिर्विन्दु, N चतुर्दिश्चिन्दु० ।

<sup>७</sup> क्राया—

हले सखि ! विकसितं कमलं प्रबोधितं वच्छेण ।

अललललहो महासुखेनारोपितो नृत्येन ।

रविकिरण॑ः प्रफक्षं कमलं महासुखेन ।

<sup>८</sup> C वज्रं ।

<sup>९</sup> C वज्रे, AN नृत्येन ।

ततः संसारदुःखेभ्यः सत्त्वा<sup>१</sup> भ्युद्धरणाशयः ।  
 मायोपमं जगत्तत्त्वं यथा भूतं विस्तोव्य सः ॥  
<sup>२</sup> मध्यविन्दूङ्गवं नौलं हुँवौजात् करुणामयम् ।  
 पञ्चज्ञानचिकायात्मपरमानन्दसुन्दरम् ॥  
 चतुर्मुखं चतुर्वाहुं भस्मोङ्गुलितमस्य च ।  
 मूलं शरीरवन्नीलं मुखं पीतं तु दक्षिणम् ॥  
 पृष्ठतः सितरक्ताभं वामं मरकतोञ्ज्वलम् ।  
 चिनेत्रं नरचर्मादिमुद्रापञ्चकभूषितम् ॥  
 पिङ्गोङ्गमूर्द्धजा श्वाभ्यं कपालमुकुटोत्कटम् ।  
 कपालपाणिनं सब्ये वामे खद्वाङ्गं चापिनम् ।  
 रश्मिकोटिस्फुरचित्ववुहैः कृतजगद्वितम् ॥  
 स्वाभया बुद्धाकिन्या संश्लिष्टं वा रतोत्सवे ।  
 नृत्यनं हेरुकं ध्यायात् चतुर्वौश्चिताननम् ॥  
 डाकिनीनां चतुर्दिश्मु चिह्नादिकमुच्यते —  
 तत्र पूर्वदले वज्रडाकिनैः नौलवर्णिका ।  
 नौलपीतसितारक्तहरितास्यचतुष्या ॥  
 पृथिव्यादर्शज्ञानादि शुद्धवज्रं कपालकम् ।  
 सब्ये दधाति वामे तु घण्टाखद्वाङ्गधारिका ॥  
 दक्षिणे समताज्ञानतोयधात्वभिरूपिका ।  
 श्रीरत्नडाकिनी रत्नच्छटाचिशूलहस्तिका ॥  
 वामे निपौडितग्रौवं श्रीवज्रसत्त्वडाकिका ।

<sup>१</sup> AN ○नुङ्ग○ ।

<sup>२</sup> AC मध्ये चन्द्रो○ ।

<sup>३</sup> A करमयं ।

<sup>४</sup> A ○भद्रा○ ।

<sup>५</sup> AC पिङ्गलोङ्गजा○ ।

<sup>६</sup> A ○मालो, C ○मालिनं ।

<sup>७</sup> AC ध्यात्वा ।

<sup>८</sup> AC ○च्छ्रूच○ ।

<sup>९</sup> C जन्मुक्तसत्य○ ।

पौतनौलसितारक्तहरिताभचतुर्मुखौ ॥  
 पश्चिमे तु दले पद्मडाकिनौ धवलारुणा ।  
 स्यात् तेजः प्रत्यवेक्षादिस्वभावा नवयौवना ॥  
 सितारुणद्रुतस्वर्णनौलहरितनिभानना ।  
 विश्वपद्मं शरं सब्ये कपालं धनुरन्धतः ॥  
 उत्तरे तु हरित्पीतशुक्लरक्तसितानना ।  
 कृत्वानुष्ठानं वाय्वादिविशुद्धा विश्वडाकिनौ ॥  
 खद्वाङ्गडमरुकं सब्ये वासे पाशं कपालकम् ।  
 सचिनेचाश्वतुर्वक्त्राः सर्वा देव्यश्वतुर्भुजाः ॥  
 शृङ्गारादिरसासङ्गा लक्षणव्यञ्जनो उच्चलाः ।  
 रौद्रासनस्या नृत्यन्त्यो नाथाभा मुद्रिकादिभिः ॥  
 कुर्यात् पठङ्गविन्यासं नाथस्यावाहनादिकम् ।  
 अभिषेकं जिनैः पूजां स्तुत्यनुरागनादिकम् ॥  
 ललाटकण्ठयोश्वक्षुः श्रोत्रघ्राणे हृदि न्यसेत् ।  
 ॐ आः खं चि र इत्येवं रेफादूर्ध्वं च हुँक्षतिः ॥  
 वज्रच्छटासमायोगैरानौय ज्ञानमण्डलम् ।  
 अर्धदानादिपूर्वं च प्रविश्यैकौ कुर्यात् स्वयम् ॥  
 सार्वं समयचक्रेण विशिष्टफलसिद्धये ।  
 रसप्रवेशात् ताम्बादिरजतैभावसिद्धवत् ॥  
 सञ्चोद्य दिग्गतान् नाथान् हृदयस्थहृदर्चिषा ।  
 तत्प्रभोङ्गविद्याभिर्मृतकुम्भामृताम्बुधिः ॥  
 अभिषेकात् प्रभोमौलोवक्षोभ्यो दिव्ययोषिताम् ।  
 पुनः शाश्वतरत्नेशमिताभामोघसिद्धयः ॥

<sup>१</sup> AN ०वान्नव० ।

<sup>४</sup> ४ चित ।

<sup>२</sup> AC ०वाद्या० ।

<sup>५</sup> C ०भोमी० ।

<sup>३</sup> AC खड्ग० ।

समाध्युत्सृष्टेवौभिः<sup>१</sup> सत्पूजाव्यग्रपाणिभिः ।  
 पूजयेद् योगिनौयुक्तमात्मानं हेरुकं स्तुयात् ॥  
 दंशोल्कटमहाभौममुण्डसंगदामभूषितम् ।  
 भक्षमाणं महामांसं श्रौहेरुकं नमाम्यहम् ॥

इति स्तुतिः ।

शिरोहन्नाभिगुह्येऽस्य जरुयग्मादिके क्रमात् ।  
 ॐ हुँ स्वा आ हा वौजं ध्यात्वा पञ्चकुलात्मिकाम् ॥  
 हौःकारं रक्तगुह्याभां भूँ भूतपौतकर्णिकाम् ।  
 श्रौबुद्धाकिनौं स्वाभां वौश्यं रक्तां रतोत्सुकाम् ॥  
 गौत्या सच्चोद्यमानः सन् चतुर्द्वौभिराज्ञया ।  
 ॐ जातमणिहुँ वज्रविचिचकरणादिभिः ॥  
 जिनाननुरागयामौत्यारभेत् रतिचिन्तया ।  
 वज्राङ्गफारफट्शब्दैरानौयास्ये प्रवेशितम् ॥  
 जिनदृन्दं सुखावेशात् द्रुतं वज्रविनिर्गतम् ।  
 पद्मे सच्चित्तमासाद्य जिह्वया विधिवत् ततः ॥  
 चतुर्भूतस्वभावे हृद्रक्तं पद्मे चतुर्द्वैले ।  
 स्तुर्यस्थविन्दुचन्द्रेन सम्पुटितः सुवेष्टितः ॥  
 मृणालस्त्रैोपमसार्वं सप्त-  
 रेखाभिरामाक्षरपड़क्तिभिः सः ।  
 निश्चार्यं नादं तत ऊर्ढ्वमिन्दु-  
 च्छिद्रे प्रवेश्यानुगमागमः स्यात् ॥

<sup>१</sup> N सन् ।

<sup>२</sup> AC सचिं ।

<sup>३</sup> AC ०न्दच० ।

<sup>४</sup> AC ०रक्षर० ।

<sup>५</sup> A ०रक्ष० ।

<sup>६</sup> AC उक्त० ।

<sup>७</sup> A omits ०सप० ।

उच्चारयन् 'स्फुरत्प्राणैर्मन्त्रमायामलङ्घतम् ।  
चक्षरं च तथा कुर्यात् नादप्रवेशनिर्गमौ ॥

जद्वे निर्गच्छति वायौ चक्षरध्वनिर्निर्गच्छति, प्रविशति सति प्रविशति, तिष्ठति सति वायौ स्थक्षमासितविन्दुमध्ये तिष्ठति । एवं ग्रथितस्वरव्यञ्जना सार्वसप्तगुणरेखा प्रवेशस्थितिनिर्गमा । मन्दं मन्दमन्यचागता परा चित्तेन निधेया । ऊँ आः हुँ इति चक्षरजप्यमन्त्रः ।

उत्थातुकामः पूजाद्यं कृत्वा दृष्ट्वा च दुःखितम् ।  
जगत्तत्त्वदशामुक्तं कुशलं परिणामयेत् ॥  
यन्मयोपचितं पुण्यं वज्रडाकस्य भावनात् ।  
तेनाहं वज्रडाकः स्यां जगन्नाथपदासये ॥  
उत्थाय पिण्डपातादिश्रुतव्याख्यादिकां क्रियाम् ।  
स्वपरहेरुकाकारो मायाकार इवाचरेत् ॥  
हुँकाराधिष्ठितं भोज्यं ऊँआःकारजकपालगम् ।  
अधीवाव्यग्निचक्रेण॑ ज्वालितं निर्मलौकृतम् ॥  
जद्वेमोँकारमाचिन्यं अभिमन्त्रामृतायितम् ।  
जिह्वावज्रांशुनलिकाकृष्टेनानेन तर्पयेत् ॥  
  
ऊँ आः हुँ गुह्यमन्त्रं भक्ष्येऽहमिति अमृतास्वादमन्त्रः ।  
प्रागेव स्नानवेलायां अभिषेकविधिं भजेत् ।  
चतस्त्रष्टुपि सन्ध्यासु ध्यायादेवं समाप्तः ॥

<sup>१</sup> C स्फुरेत् ब्राह्मै० ।

<sup>३</sup> AC प्रचा० ।

<sup>२</sup> AC ०पाचा० ।

<sup>४</sup> C ०तास्वाना० ।

<sup>५</sup> A यका० ।

<sup>६</sup> C ०वच्छेण ।

साधनं वज्रडाकस्य कृत्वा लब्धं शुभं मथा ।  
यत् ते नार्थेजनो भूयात् तदहं कृतभूषणः ॥

॥ महामायातन्त्रानुसारेण हेरुकसाधनोपायिका  
समाप्ता ॥

249.

‘श्रीहेरुकमहावज्र कटु कटु प्रवेशय प्रवेशय वन्ध वन्ध  
तोषय तोषय सर्ववज्रडाकिनीनां हृदयं हुँ हुँ हुँ फट् ।  
ॐ सर्ववुद्घडाकिनी प्रतीच्छेमं बलिं ॐ फट् । ॐ  
वज्रडाकिनी प्रतीच्छेमं बलिं हुँ फट् । ॐ रत्नडाकिनी  
प्रतीच्छेमं बलिं हुँ फट् । ॐ पद्मडाकिनी प्रतीच्छेमं  
बलिं ह्रौं फट् । ॐ विश्वडाकिनी प्रतीच्छेमं बलिं हुँ  
फट् । ॐ सर्वडाकिनी प्रतीच्छेमं बलिं हुँ ह्रौः हुँ हैः । ॐ  
सर्वयोगिनी प्रतीच्छेमं बलिं हुँ हहहौः ।

॥ एवं महामायातन्त्रस्य बलिविधिः समाप्तः ॥

१ A ○नानाद्य○ ।

२ AC ○वचा○ ।

३ C झौः ।

४ C ॐ नमो श्री○ ।

५ AC ○वच○ ।

६ A omits झं झौः ।

250.

नमो वचडाकाय ।

विस्तरो दुर्ग्रहः प्रायो बालस्त्रीणां भवेदिति ।  
संश्लिष्टमपि संश्लिष्ट तत् सप्ताक्षरमुद्भरेत् ॥  
तत्पूजाशून्यताबोधिमन्त्रपर्यन्तमन्तरा ।  
क्षतवानङ्गमथङ्गं वजडाकं प्रसाधयेत् ॥  
यँ रँ वँ लँ चतुर्भूतमण्डलोपरि चिन्तयेत् ।  
सुँकारसम्भवं मेरुं सप्तरत्नाष्टशृङ्गकम् ॥

ॐ मेदिनि वज्रौभव वज्रवन्धु हुँ । ॐ वज्रप्राकार  
हुँ वँ हुँ । ॐ वज्रपञ्चर हुँ पँ हुँ । ॐ वज्रवितान हुँ  
खँ हुँ । ॐ वज्रशरजाल चाँ शँ चाँ । ॐ वज्रज्वाला-  
नलाकं हुँ हुँ हुँ—

विधाय वज्रभूम्यादिपट्कं पडारमालिखेत् ।  
विश्वाजसंस्थितं चक्रं विश्ववज्रावलौकितम् ॥  
हुँ भवं ध्यायेदचैव वजडाकं महासुखम् ।  
पट्भुजं चिमुखं चक्रं सर्वलक्षणलक्षितम् ॥  
व्यञ्जनाशौतिसंयुक्तं आलिकाल्युद्भवं प्रभुम् ।  
वज्रघण्टासमापनं नरचर्माद्रिधारिणम् ॥  
वामे कपालखड्डाङ्गचिशूलं दक्षिणे करे ।  
कपालमालामुकुटिं विश्ववज्रजटाधरम् ॥  
अर्द्देन्दुशेखरं चैव घण्टुद्रादेहभूषणम् ।  
नीलपौत्रहरितवक्रं व्याघ्रचर्माम्बरावृतम् ॥

<sup>1</sup> AC चल० ।

<sup>2</sup> N omits वच० ।

<sup>3</sup> AC ० वचड० ।

'आलौढभान्तं सूर्यस्य भैरवकालराचिकम् ।

यथा नाथस्य तथा वज्रवाराह्यापि भुजादिकम् ॥

देवौ जानु समावेष्य परमानन्दविहङ्गला ।

ज्ञानाकर्षणादिकं कुर्यात् जः हुँवँहोरेभिरक्षरैः ॥

षड् योगिन्यः षडारेषु वामावर्त्तविवर्त्तनैः ।

हेरुकौ प्रथमा देवौ दितीया वज्रभैरवौ ॥

तृतीया धोरचण्डौ च चतुर्थौ वज्रभास्करौ ।

पञ्चमौ वज्ररौद्रौ च षष्ठी स्याद् वज्रडाकिनौ ॥

नौला पौता रक्ता हरिता धूमा सिता देव्यः ।

मुक्तकेशा महारौद्रा चिनेचाश्च दिग्ब्वराः ॥

रणहुमरुधण्टा च हस्तेतरकरदये ।

दधाना नरचर्माणि प्रेतसूर्योपरि स्थिताः ॥

कपालमालामकुटा आलौढासनसंस्थिताः ।

षडक्षरभवा भव्या देव्यः सर्वा यथाक्रमम् ॥

लोँ माँ पाँ ताँ खँ इत्येभिः पञ्चधातुभिरधिष्ठिताः ।

ॐ अँ ह्रौँ हुँ होः ह्रौःकारैः स्कन्धान् रूपादिकानपि ॥

भ्रूँ हुँ खँ आः हो हँकारैरायतनानि शोधयेत् । ॐ हः

नमः ह्रौः स्वाहा हुँ वौषट् हुँ हुँ होः फट् फट्, उरः-

शिरः स्कन्धनेचादिषु योजयेत् । ॐ वँ ह्रौँ याँ ह्रौँ मौँ

जँ ह्रौँ हुँ हुँ फट् फट्—

नाभिहृदक्षेषु मूर्धि शिखाया मन्यच विन्यसेत् ।

कायवाक्चित्त[चन्द्रे]षु ॐ आः हुँकारमर्पयेत् ॥

<sup>१</sup> AC प्रवालौ० ।

<sup>१</sup> AC ० सूर्यमै० ।

<sup>३</sup> AN पूजाविधिः ।

<sup>४</sup> AC स्याचतु० ।

<sup>६</sup> A ॐ शिखा० C उरसि शिखा॑ ।

<sup>५</sup> C ० याँ मन्त्र ।

षट्चक्रवर्त्तिचक्रस्य<sup>१</sup> देवौ वृन्दकरस्थितैः ।  
पञ्चामृतद्रवापूर्णैः कपालैरभिषेचयेत् ॥  
पूजास्तुत्यमृतास्वादं कृत्वा च भावनां चरेत् ।  
सप्ताक्षरं जपेन्मन्त्रौ निर्विशङ्केन चेतसा ॥

ॐ हौः ह ह हुँ हुँ फट् ।

ध्यानजापात् यदा खिन्नः तदा शुद्धिमनुस्मरेत् ।

स्मृतिसम्बोध्यङ्गं 'श्रीहेरुकः, धर्मप्रविचयसम्बोध्यङ्गं  
हेरुकौ, वीर्यसम्बोध्यङ्गं वज्रभैरवौ, प्रौतिसम्बोध्यङ्गं  
घोरचण्डौ, प्रसव्यिसम्बोध्यङ्गं वज्रभास्करौ, समाधि-  
सम्बोध्यङ्गं वज्ररौद्रौ, उपेश्वासम्बोध्यङ्गं वज्रडाकिनी—  
सप्तम्बोध्यङ्गभावना ।

कण्ठिका रुचकं रत्नकुण्डलं भस्म स्त्र॒चकम् ।

पट् वै पारमिता एता मुद्रारूपेण योजिताः ॥

॥ दुर्जयचन्द्रोऽतुं सप्ताक्षरसाधनं समाप्तम् ॥

<sup>१</sup> AC ० वचस्य ।      <sup>२</sup> C ० न्मन्त्रं ।      <sup>३</sup> A पादखिन्नतः ।

<sup>४</sup> A omits श्रीहेरुकः—उपेश्वासम्बोध्यङ्गं । <sup>५</sup> A सहृपा० ।

251.

नमः सम्बशय ।

चिमुखं पडभुजं नौलं स्वाभप्रज्ञाज्ञसङ्ग्निनम् ।

हुँजं पडदेवतौनाथं नत्वा लिखामि साधनम् ॥

योगी प्रातरुत्याय समयगुलिकां मुखे प्रक्षिप्य गिरि-  
गह्वरादिमनोरमे स्थाने विश्ववज्रसमासौनो हृदि स्फूर्यस्य-  
नौलहुँकारं पश्येत् । तस्मात् हुँकारात् पञ्चाकारान्  
रश्मौन् गगनकुहरे चैधातुकमभिव्याप्य संस्फार्य तैश्च  
रश्मिभिरकनिष्ठभुवनवर्त्तिनं भगवनं वद्यमाणवर्णा-  
भुजायुधं सर्वयोगिनौगुरुवुद्धबोधिसत्त्वांश्च तिलविम्बो-  
पमान् आनीयाकाशदेशे पुरतः संस्थाप्य तांश्च रश्मौन्  
पुनः स्वबौजे संहरेत् । ततः स्वबौजात् संस्फार्य बाह्य-  
गुह्यतत्त्वपूजाविशेषैर्भगवनं योगिनौगुरुवुद्धबोधिसत्त्वांश्च  
यथाविधिना पूजयेत् वन्दयेत् । ततस्तेषां पुरतः पाप-  
देशनापापाकरणसंवरं पुण्यानुमोदनाचिशरणगमनबोधि-  
चित्तोत्पादात्मभावनिर्यातनाच्छ्रद्धेषणायाचनाश्च कृत्वा  
तदनलरं चतुर्बह्विहारान् भावयेत् । ततः ॐ  
शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकाः<sup>१</sup> सर्वधर्माः ॐ शून्यता-  
ज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहमिति सकलवस्तुतत्त्वसारसंग्राहकं  
मन्त्रार्थमामुखौकुर्वन् अजातानिरुद्धप्रभास्वरसमाधौ  
मुहूर्तमप्रतिष्ठितरूपेण संतिष्ठेत् । ततः पूर्वप्रणिधानावेध-  
सामर्थ्यात् प्रभास्वरादुत्याय स्वप्रमायावत् विश्वं पश्यन्  
जगदुत्यायात्मनः औहेहुकत्वं विभावयन् यं रँ लँ वँ

<sup>१</sup> AC ० स्वान् ।

<sup>२</sup> AC ० त्वंकोहं ।

परिणतानि धनुस्त्रिकोणवर्तुलचतुरस्ताणि नौलरक्त-  
 श्वेतपौतानि चतुर्महाभृतमण्डलानि उपर्युपरि पश्येत् ।  
 तदुपरि सुँकारसम्भवं सुमेरुं चतुरसं सप्तरत्नमयं अष्ट-  
 शृङ्गोपशेभितं तदुपरि ॐ मेदिनी वज्रैभव वज्रबन्ध हुँ,  
 ॐ वज्रप्राकार हुँ वँ हुँ, ॐ वज्रपञ्चर हुँ पँ हुँ, ॐ वज्र-  
 वितान हुँ खँ हुँ, ॐ वज्रशरजाल चाँ शँ चाँ, ॐ वज्र-  
 ज्वालानलाकं हुँ हुँ हुँ— एतैर्मन्त्रवैर्वजभृम्यादिषट्कं  
 विधाय तदभ्यन्तरे चतुरस्तादिक्लाटागारं विभाव्य, तदभ्यन्तरे  
 विश्वपद्मस्थं षडारचक्रं ध्यायात् वज्रपद्मचक्रावलौटतम् ।  
 तदभ्यन्तरे पद्मवरटकस्थं रँभवं स्त्र॑र्यमण्डलं आलिकालि-  
 परिणतं चन्द्रस्त्र॑र्यमण्डलसम्पुटमध्यस्थं नौलहुँकारं वज्र-  
 सच्चरूपं भावयेत् । एतत् सर्वं परिणम्य भगवन्तं वज्र-  
 डाकं हुँभवं वाराह्म्यालिङ्गितमहासुखं यथोपदेशं आ-  
 दर्शादिपञ्चज्ञानात्मकं षडभुजं मूलदक्षिणवामनौलपौत-  
 हरितचिमुखं चिनयनं द्वाचिंशत्सूक्षणाशैत्यनुव्यञ्जनात्मकं  
 प्रभुं आलिङ्गनभुजाभ्यां वज्रघण्टाधरं इतरोर्द्धभुजाभ्यां  
 नरचर्मधारिणं वामभुजासक्तखड्डाङ्गकपालकलितकरं  
 दक्षिणे चिशूलधरं कपालमालाभरणोञ्जलं षण्मुद्राविभृ-  
 पितं व्याघ्रचर्माम्बरावटकटिं विश्ववज्राङ्गेन्दुमण्डितजटाजूटं  
 आलौढपदाक्रान्तविश्वाजस्त्र॑र्यमध्यस्थमैरवकालरात्रिमस्त-  
 कवामकर्णस्तनं भवनिर्वाणस्वभावं भावयेत् । यथा नाथस्य  
 तथा वज्रवाराह्म्या वर्णभुजादिकं किन्तु नरचर्म त्यक्ता  
 तत्कराभ्यां धनुर्बाणधारिणी देवी भगवज्ञानुदयं समावेश्य

परमानन्दविह्वला भाव्या । ततः पदस्वारेषु वामावर्तेन  
 पड्देवतौः पश्येत् । तत्र पूर्वारे फट्कारसम्भवा श्रीहेस्कौ  
 प्रथमा देवी नौलवण्णा, अपरारे हुँकारसम्भूता द्वितीया  
 वज्रभैरवी पौतवण्णा, अपरारे हाँकारजाता तृतीया  
 घोरचण्डी रक्तवण्णा, अपरारे हकारसम्भूता चतुर्थीं वज्र-  
 भास्करी हरिता, अपरारे हौःकारसज्जाता पञ्चमी वज्र-  
 रौद्री धूम्रवण्णा, अपरारे ऊँकारनिष्पन्ना पष्ठी वज्र-  
 डाकिनी सितवण्णा; एता देव्य एकवक्त्राश्वतुर्भुजाः द्वाभ्यां  
 रणहुमरघण्टाधराः तदितराभ्यां नरचमर्द्धधारिण्यः  
 सर्वा महारौद्रास्त्रिनेचा मुक्तकेशिन्या दिगम्बराः प्रेत-  
 स्त्र्योपरि स्थिताः कपालमालामुकुटा आलौढासन-  
 संस्थिताः पञ्चमुद्राधराः सिङ्गिसान्निध्यकारिका ध्यायात् ।  
 तदनु भगवतो हृदौजनिर्गतरश्मभिर्जःकारेण ज्ञानचक्र-  
 मानौय हुँकारेण समयचक्रे जले जलमिव ज्ञानचक्रं  
 प्रवेशयेत् । वँकारेण बन्धनं होःकारेण तोषणं कुर्यात् ।  
 ज्ञानसत्त्वहृदौजं ध्यात्वा लोँ माँ पाँ ताँ खँ इत्येभिः  
 पञ्च धातूनधितिष्ठेत्, ऊँ आः हौः होः हुँ हौःकारैः  
 स्कन्धरूपादिकानपि, खँ हुँ खँ आः हँ हँकारैराय-  
 तनानि शोधयेत् । ततः पड्देवतात्मकमन्त्रकवचैरात्मानं  
 कवचयेत् । ऊँ हः हृदये नमः हिः शिरसि स्वाहा हुँ  
 शिखायां वौषट् हे स्कन्धदये हुँ हुँ होः चक्षुषोः फट्  
 हुँ सर्वाङ्गेष्वस्त्रम् । पड्देवतौविशुद्धिमन्त्रपदैर्भगवतौ

¹ A किङ्गरा० ।

² AC यछ आ० ।

³ A फका०, C हका० ।

⁴ AN ० छुबेत् ।

⁵ C हौः० ।

⁶ AC शेष० ।

⁷ A ०तान् सकल० N ०तामेक० ।

⁸ C ०शुद्धैः ।

कवचयेत् । ॐ वं नाभौ हाँ येाँ हृदि हौं मों वक्त्रे ॥ हौं  
हौं मूर्भिं हुँ हुँ शिखायां फट् फट् सर्वाङ्गेष्टस्त्वम् ।  
तदनु भगवतो भगवत्याश्च कायवाक् चित्पथेषु ॐ आः  
हुँ अर्पयेत् । ततः स्वहृदौजनिर्यातरश्मिभिः सञ्चोद्य सर्व-  
तथागतानानौय अभिषेकमनुनाथयेत् भगवन्तः सर्व-  
तथागता अभिषेकं ददन्तु मे इति । तथागतैरुद्दै-  
न्नर्मितरूपवज्रादिभिः पञ्चामृतभूतकलशहस्ताभिषेका-  
भिरानयेत् ।

अभिषेकं महावज्रं चैधातुकनमख्तम् ।

ददामि सर्वबुद्धानां चिगुद्धालयसम्भवम् ॥

ॐ सर्वतथागताभिषेकसमयश्रिये हुँ इति पठित्वा  
अभिषिद्यमानश्चित्तेशमुकुटो भवेत् । देषपिशुनईर्याराग-  
मोहधर्मधातुमुकुटिन्यो देवत्यो यथाक्रमं जायन्ते इति  
ध्यायेत् । हुँकारजं कुलिशं देव्या एकारजं चिदलकमलं  
आःकारजा कर्णिका ॐकारजं किञ्चल्कं भावयेत् ।  
वज्राङ्गुशाकाररश्म्याकष्टकमलनालिकां मढनोल्कटविहृलां  
अनुरागयेत् । ॐ सर्वतथागतानुरागेण वज्रस्वभावात्म-  
कोऽहमिति धनिभिः सञ्चोद्य सर्वतथागताननुप्रवेश्यानु-  
रज्य हृदये द्रवीकृत्य वज्रमार्गेण पद्मदले स्फारयेत् ।  
षोडशं पूजादेवौः संस्फार्य रोमकूपायसन्धिषु विधिवदर्थ-  
पाद्यादिकं दद्यात् । ॐ हेरुक अर्धं प्रतीच्छ स्वाहा ।  
‘ॐ हेरुक पाद्यं प्रतीच्छ स्वाहा । ॐ हेरुक आचमनं  
प्रतीच्छ स्वाहा । पश्चात् भूतडाकिनौभिर्गन्धैः पुण्यैः

<sup>1</sup> C छे ।

<sup>2</sup> A omits ○पूजा○ ।

<sup>3</sup> AN ○स्फार्य ।

<sup>4</sup> A omits ॐ...आचमन...स्वाहा ।

<sup>5</sup> N ओहे○ ।

पूजयेत् । यँकारपरिणतं वायुमण्डलं तदुपरि रेफपरिणतं  
 अग्निमण्डलं तदुपरि रक्तआःकारजं पद्मभाजनं तन्मध्ये  
 वुँ आँ जिँ खँ हुँ एतत्परिणामेन पञ्चामृतपञ्चप्रदौपं  
 स्वबौजाङ्कितं तत्पिधानं ऊँकारं तदुपरि अकारजं शशिनं  
 तच हुँभववज्रं तद्वैजाङ्कितम् । वायुना वहौ ज्वलति  
 तत्पाकेन शुद्धाः सर्वतथागताः ऊँकारचन्द्रवज्राणि च  
 द्रवीभूय निपतन्ति तत्करोटके । ततः ऊँ आः हुँ इत्युच्चार्थं  
 सर्वदेवतानाममृतमाकृष्टं तचैव प्रवेशयेत् । अनेनैवा-  
 धिष्ठाय जिह्वाये वँभवं यवफलप्रमाणं सितवज्रं वज्रनालि-  
 क्या तदमृतमास्वादयेत् । मुखात् मुखं भगवत्यै दद्यात्  
 देवतौगणाय च । ततो ध्यानात् खिन्नः सम्बराकार-  
 मुद्दहन् मन्त्रं जपेत् । तच मन्त्रः ऊँ ह्रौः ह ह हुँ हुँ फट् ।  
 जापात् खिन्नः शुद्धिमनुस्मरेत् । स्मृतिसम्बोध्यज्ञं श्रौ-  
 हेरुकः, धर्मप्रविचयसम्बोध्यज्ञं श्रौहेरुकौ, वौर्यसम्बोध्यज्ञं  
 वज्रभैरवी, प्रौतिसम्बोध्यज्ञं घोरचण्डौ, प्रसविसम्बोध्यज्ञं  
 वज्रभास्त्ररी, समाधिसम्बोध्यज्ञं वज्ररौद्रौ, उपेक्षासम्बो-  
 ध्यज्ञं वज्रडाकिनी ।

कणिका रुचकं रत्नकुण्डलं भस्म सूचकम् ।

षट्पारमिताविशुद्धा वोध्यज्ञं बल्युपहारपूर्वकं चिसन्ध्यं  
 भगवन्तं ध्यायेत् । तच वल्लिः । योगी—

आलौढपदसंस्थित उच्चस्थानास्थितश्रितः ।

दक्षिणाभिमुखो नग्नो मुक्तशिखो निशार्द्धके ।

आकान्तपादोर्छ्वष्टुस्तु मूर्धा फेँकारनादतः ॥

<sup>1</sup> A omits अनेनै०.....०मास्वादयेत् ।

<sup>2</sup> C योगिनी ।

<sup>3</sup> AC ०हेका० ।

वज्राञ्ज<sup>१</sup> लिमूर्द्धविकचं कृत्वा तदनु ज्वालामुद्रां विधाया-  
वर्त्तावर्त्तेन वीरयोगिनौ माकृष्ण ॐ आः वज्रं अरस्ति होः  
जः हुँ वँ होः वज्रडाकिन्यः समयस्त्वं दृश्यहोः एवं चि चतुः  
पञ्च वारान् उच्चार्थं आमन्त्रयेत् । तदनु ॐ ख ख खाहि  
खाहि सर्वयक्षराक्षसभूतप्रेतपिशाचोन्मादापस्मारडाकि-  
न्यादय इमं वलिं गृह्णन्तु सर्वसिद्धिं मे प्रयच्छन्तु यथैवं  
यथेष्टु भुज्जय पिवथ जिग्रय मातिक्रमय मम सर्वाकार-  
तया शत<sup>२</sup> सुखसमृद्धये सहायका भवन्तु हुँ हुँ हुँ फट्  
स्वाहा इत्यनेन वलिं दद्यात् । तत्तदलिं यथोपदेशं  
सञ्चारं कृत्वा श्रौचकसम्बररूपेण निवारितेन्द्रियो<sup>३</sup> योगी  
मायोपमं जगदधिमुच्य यथा सुखं विहरेदिति ।

अद्येनादयं कृत्वा यत् सप्ताक्षरसाधनम् ।

शुद्धं लब्धं शुभं तेन लोकोऽस्तु चक्रसम्बरः ।

॥ सप्ताक्षरसाधनं समाप्तम् ।

। कृतिरियं पण्डितावधूतश्रीमद्दयवज्रपादानाम् ॥

<sup>१</sup> N. oलः । ऊङ्गः ।

<sup>२</sup> AC अलरण्डि ।

<sup>३</sup> A प्रयच्छैव ।

<sup>४</sup> AC omit.

<sup>५</sup> AC सुखं प्रह० ।

<sup>६</sup> AC add यथा after this.

252.

नमः श्रीचक्रसम्बशय ।

सद्गुरुचरणाम्भोजं प्रणम्य संगृह्णते यथान्नायम् ।

सम्वरतन्वाश्रयणाद् वाह्यपूजाविधिर्मया स्पष्टम् ॥

इह श्रीचक्रसम्बरं मण्डलके पूजयितुकामो योगी प्रात-  
रुद्धाय यथावसरं वा अविमृतदेवतायोगस्तु पञ्चस्कन्धाद्वज्ञारवान्,  
स्वभावशुद्धमन्तोचारणपूर्वकं शून्यतामधिमुच्य स्वनाभौ  
निर्गमप्रवेशेन सह स्फुरणसंहरणपूर्वकं आलिकालि-  
परिणतं चन्द्रं तत्र हुँकारं पारदवणं विभाव्य तच्चन्द्र-  
बौजपरिणामेन स्फुरणादिपूर्वकं श्रीसम्वरयोगवान् शुचि-  
प्रदेशे पञ्चामृतसुगन्धादिवटिकया तदभावे अन्यतम-  
द्रव्यमिश्रितसमयवटिकया वा संयुतं हस्तं दत्त्वा शुभ-  
निशुभं इत्यादिकमुच्चार्थं चतुरस्मण्डलकं उपलिंप्य  
ॐ वज्रेखे हुँ इत्यधिष्ठाय तत्त्वध्ये ह दत्त्वा पूजेत्यादि  
चतुर्विंशत्यक्षराणि पौठोपपौठादिदशभूमिस्वभावानि  
तत्तद्भूम्यधिमोक्षपूर्वकमुच्चारयेत् । ततस्तत्र मण्डले  
भटिति चतुर्महाभूतस्यसुमेरूपरि विश्वचन्द्रे स्वहृदयवि-  
निर्गतहुँकारमवस्थाय तदौजरश्मिभिर्दशदिक्स्यचिचक्र-  
देवतामानौय तत्र हुँकारे यथोपदेशं प्रविश्य तत्परिणतं  
भगवन्तं सपरिवारं सर्वाकारनिष्पन्नं पश्येत् । ततः हृदौज-  
निर्गतवौणादिदेवौभिः संपूज्य सप्तरत्नादौनि च निर्गतानि

<sup>१</sup> C श्रीसम्ब० ।

<sup>२</sup> N adds तत्र ज्ञै । after this.

<sup>३</sup> AC चन्द्र० ।

<sup>४</sup> AC ०कोपलिं ।

<sup>५</sup> AC ०खम० ।

ढौकयित्वा यथाविधि शोधि'तेन करेण मण्डलकमध्ये  
च्यक्षरमन्वेण पुण्यं दद्यात् । पुनस्तत्त्वैव भगवद्गवतौ-  
हृदयोपहृदयमन्वैस्ततो डाकिन्यादीनां यममथनौपर्यन्ता-  
नामेतासामेव मन्वेण दिक्षु वामावर्त्तेन विदिक्षु दक्षिणा-  
वर्त्तेन यथास्थानं पुण्यं मण्डलके दद्यात् । ततः कर-  
विन्यस्तानां तत्तत्स्थानेषु तत्तन्मन्वेण ॐ हः इत्यादिना  
पुण्यं दद्यात् । तत्स्तद्वामकरतत्त्वगतपुण्यमष्टपदमन्वो-  
च्चारणपूर्वकं मण्डलके प्रश्निष्ठ शिरसि अञ्जलिकरण-  
पूर्वकं ध्यानमन्वचक्रमात्मनि प्रवेशयेत् । ततो हृदया-  
द्यष्टपदैस्तु मन्त्रैः स्तुतिपूर्वकं यथावर्त्तिस्तुतिभिश्च  
संस्तुत्य यथाशक्ति पापदेशनादिकं ध्यानमन्वजापप्रणि-  
धानादिकं च विधाय शताष्टरमन्वमुच्चार्थं योगशुद्धाः  
सर्वधर्मा योगशुद्धोऽहमिति मन्वसहितकमलावर्त्तमुद्या-  
सन्तोष्य मुद्रोपसंहारे चाऽलिङ्गनाभिधानपूर्वकं अना-  
मिकया भूमि स्पृशन् ॐ वज्र मुरिति पठन् विसर्ज्य  
तच्चक्रमात्मनि प्रवेश्य मण्डलकरेखाप्रोक्षणादिकं कुर्यात् ।

वाञ्छपूजाविधेः पुण्यं संग्रहाद् यन्मयार्जितम् ।  
तेन भूयात् जगत् सर्वं बुद्धपूजापरायणम् ॥

॥ वाञ्छपूजाविधिसंग्रहः समाप्तः ।

। कृतिः शाश्वतवज्रस्य ॥

<sup>१</sup> AC तान् ।

<sup>२</sup> A वाम० only.

<sup>३</sup> N oकरम० ।

<sup>४</sup> C oपदान्त० ।

<sup>५</sup> AC ॐ उपाय० ।

<sup>६</sup> AC यहा० ।

253.

नमः श्रीचक्रसम्बरशय ।

प्रणम्य वज्रवाराहौं योगिनौचक्रनायिकाम् ।

संगृह्णते यथाऽऽन्नायं हस्तपूजाविधिर्मया ॥

तत्र 'गणमण्डलादौ' श्रीचक्रसम्बरयोगवान् स्ववाम-  
 करस्थान् पृथिव्यसेजोवाव्याकाशधातृन् पातनौ-मारणौ-  
 'आकर्षणौ-नर्तनैश्वरौ-पद्मजालिनौ-स्वभावानधिमुच्य द्वाव-  
 तर्जनौमध्यमानामिकाकनिष्ठातन्नखेषु वज्रसत्त्ववैरोचना-  
 मिताभास्त्रोभ्यरक्षसम्भवामोघसिद्धिस्वभावान् यथाक्रमं  
 शुक्लपौत्रक्तव्याहरितवर्णेन ॐ हः नमः हि स्वाहा हुं  
 वौषट् हे हुं हुं होः फट् हङ्कारान् विन्यसेत् । करतले  
 भटिति निष्पन्नं रक्तपञ्चदलकमलं ध्यात्वा तत्पूर्वदिग्दलेषु  
 वामावर्त्तेन यथाक्रमं यामिनौ-मोहनौ-सञ्चालिनौ-  
 सन्नासिनौ-चण्डिकास्वरूपाणौति नौलश्वेतपौत्रहरित-  
 धूमधूसरवर्णानि हाँ याँ ह्यौं मौं ह्रेॅ ह्यौं हुं हुं फट्  
 फट् इति वौजाक्षराणि पश्येत् । कर्णिकायां च वज्र-  
 वाराहौस्वभावं रक्तवर्णं ॐ वँ इति वौजं एतत् प्रतिविम्बं  
 चक्रचयं वा अधः करपृष्ठेऽपि स्फुटं पश्येत् । ततस्तत्कर-  
 गतानि वौजाक्षराणि <sup>10</sup> द्रवद्रव्येन सक्षयित्वा <sup>11</sup> सर्ववौर-  
 योगिन्यधिष्ठितचिचक्रस्वभावमधिमुच्य तत् द्रवादिद्रव्यं

<sup>1</sup> AC मरण० ।<sup>2</sup> A adds नमः after this.<sup>3</sup> AN यात० ।<sup>4</sup> AC omit.<sup>5</sup> N repeats ०पौत्रक्त० ।<sup>6</sup> A छँ ।<sup>7</sup> N चालिं ।<sup>8</sup> A omits.<sup>9</sup> AC ०दय० ।<sup>10</sup> AC उपद्र० ।<sup>11</sup> AC add तत्कर्त्तव्यं ।

चक्षरमन्त्रेण अष्टपदमन्त्रेण वा दद्यात् । ततः संपूज्य  
न्यूनाधिकविधिपूरणार्थं शताक्षरमन्त्रं पठित्वा चक्रा-  
धिष्ठानाद्यर्थं अध्येष्य तद्व्यमपरस्मिन् द्रव्ये अन्यत्र वा  
स्थापयित्वा हस्तलम्बेन द्रव्येन वामानामिकागृहौतेन  
हज्जिह्वा॑शिरांसि हुँ आः ॐकारोच्चारणपूर्वकं स्वक्षयन्  
तद्वेवतावन्दमात्मनि प्रविष्टमधिमुच्चेत् ।

इति लिखिता हस्तपूजा मयाऽस्य सम्बरतन्त्रसम्बद्धा ।

स्मृतये मन्दधियामपि शाश्वतवज्रेण गुरुवरांम्भायतः ॥

अथ पूर्वोक्तविधिविशेषोधितवामकरानामिकया पौठोप-  
पौठादि॑ चतुर्विंशत्यक्षराण्युच्चारयन् यथाविधिविशेषोधित-  
मदनेन चिकोणचक्रद्वयमालिख्य तन्मध्ये च वर्तुलमण्डलम् ।  
तत्र स्वहृदौजनिर्गततल्किरणाकृष्टं वा साधारणाधेयमण्डलं  
विचिन्त्य तस्मै पञ्चास्त्रादिरूपेण निष्पादितं खाद्यपेयादिकं  
चक्षरेणाष्टपदमन्त्रेण वा दत्त्वा पद्मभाजनगतं अस्त्रात-  
यितमदनं दृढानामिकाभ्यां गृहौत्वा भगवन्तं भगवतौ च  
स्वस्वहृदयोपहृदयमन्त्राभ्यां डाकिन्यादियममथनौपर्यन्तां  
यथास्वमेतासामेव मन्त्रेण तर्पयेत् । ततः सम्पूज्य  
न्यूनातिरेकविधिपूरणार्थं शताक्षरमन्त्रं पठित्वा गणचक्रा-  
धिष्ठानार्थं चाध्येष्य ॐ योगशुद्धाः सर्वधर्मा योगशुद्धो-  
ऽहमिति पठन् कमलावर्त्तमुद्रया सन्तोष्य हन्तुद्रोपसंहारे  
आलिङ्गनाभिनयपूर्वकं अनामिकया भूमिं संस्तूप्तेन् ॐ  
वज्र मुरिति विसर्जयेत्, तच्चक्रमात्मनि प्रवेशयेत् । तत-

<sup>१</sup> AN ०शिरसि ।

<sup>२</sup> AC ०म्भायत् ।

<sup>३</sup> N adds स्वभावपूजेच्चादि after this.

<sup>४</sup> A adds न च after this.

<sup>५</sup> A ०शानेन ।

स्तद्भूमिगतमदनं वामानामिकया गृहीत्वा तेन हज्जिह्वा-  
शिरांसि हुँ आः ॐकारोच्चारणपूर्वकं मष्टयन् तत्कर-  
गतमपि देवताचक्रमात्मनि प्रविष्टमालोकयेदिति ।

चक्रसम्बरनाथस्य च्यस्मण्डलवर्त्तिनः ।

एषा हस्तेन पूजोक्ता योगिनां हितकारिणौ ॥

सम्पूज्य यन्मयाऽवासं हस्तपूजाविधिं शुभम् ।

तेन सर्वजनाः सन्तु हस्तपूजापरायणाः ॥

॥ हस्तपूजाविधिः समाप्तः ।

। कृतिः शाश्वतवज्रस्य ॥

### 254.

नमः श्रीबुद्धकपालाय ।

प्रथमं तावन्मन्त्रौ मनोऽनुकूले भूभागे गत्वा द्वादश-  
र्धामृतेनोपलिष्य कल्पयेत् । स्वाधिष्ठाने प्रथमं ध्यात्वा  
भूतभौतिकं स्फारयेत् । स्वहृदये हुताशनमष्टरं ध्यात्वा  
स्त्र्यमण्डलं कल्पयेत् ॐकारेण चन्द्रमण्डलं दयोरेकी-  
भूय स्त्र्यमण्डलं परं दृश्यते । तस्योपरि हुँकारं विचिन्त्य  
रश्मिमेघांश्च स्फारयेद् बुधः । तेन रश्मिना गुरुबुद्धबोधि-  
सत्त्वानाकृष्य पुरतः संस्थाप्याच्चयेत् । पश्चात् क्षमापयेत् ।  
स्वभावशुद्धादिमन्त्रमुच्चार्थं निस्तरङ्गं विभावयेत् पद्माष-  
दलं स्त्र्याक्रान्तम् । स्त्र्यस्योपरि न्यस्येत् अक्षरदयम् ।  
हुँकारेण प्रज्ञालिङ्गितहेरुकं भटित्याकारयोगेनात्मानं  
विचिन्त्य पञ्चविंशतियोगिनौभिः सह एवं दृश्यते । हेरुक-

नाथेन कामयेत् सर्वयोगिन्यः । सर्वे ते द्रवीभूय स्फुर्य-  
मण्डलसमवस्थितं हृष्टा देवौ चोदयन् चतुर्योगिन्यो-  
भ्यन्तरसाधने—

'किञ्चे णिच्छ विसाअगउ लोअ णिमन्तिअ काई' ।  
'तह वत्ता ण जइ सम्भरसि उट्ठहिं सञ्चल 'विसाई' ॥  
कज्ज अप्पाण वि करिअ पिअ 'मा कर' सु विणवि चित्त ।  
भवभत्र पडिआ सञ्चल जणु उट्ठहिं जोइनिमित्त ॥  
पूर्वपद जइ सम्भरसि मा कर कज्ज "विसाउ ।  
तइ अथमिन्ने सञ्चल जणु परिअवज्ज गउसाउ ॥  
मिक्के माण वि मा करहि पिअ [उ]ट्ठइ सुखसहाव ।  
कामहि "जोइणि विन्द" <sup>10</sup> तुहु फिट्टउ अहवा भाव ॥  
ईहशेन गौतेन चतुर्योगिन्यश्चोदयन्त्यः पूर्ववट् वक्तवर्ण-  
चिह्नाद्ययोगिन्या सह । ततः—

उत्थितोऽसौ महावीरो घोरसंहारकारकः ॥

नौलवर्णो महावपुः अस्थ्याभरणमह्नपर्यङ्गन्त्यस्य  
मुण्डमालाविभूषितं मुकुटे अक्षोभ्यधारिणं एकवक्त्रं चतुर्भुजं

<sup>1</sup> क्वाया —

क्वये निच्छय(निवं च)विषादगतो लोको निमन्त्रते कथम् ।  
तथा वार्तां न यदि संस्मरसि उत्तिष्ठति सकलो विषादेन ।  
कार्यमात्रनोऽपि क्वात्वा प्रिय ! मा कुरु इयमपि चित्तम् ।  
भवभत्रे पतिताः सकला जनत्र उत्तिष्ठ योगिनौमित्र ॥  
पूर्वपदं यदि संस्मरसि मा कुरु कार्ये विषादम् ।  
त्वयि अस्त्वमिते सकलजनत्रः परिवर्जका गतोत्साह ॥  
मिथ्या मानमपि मा कुरु प्रिय [उत्]तिष्ठ शून्यस्वभाव ।  
कामय योगिनौदृढं तं भग्नतु (स्फेटतु) अथवा भावः ॥

<sup>2</sup> AC तहवणज्जइ ।      <sup>3</sup> AC विवाच ।      <sup>4</sup> C साकर ।  
<sup>5</sup> C रुख ।      <sup>6</sup> C ०साहे ।      <sup>7</sup> A मिन्ने ।  
<sup>8</sup> AC अक्षहि ।      <sup>9</sup> A अोइणि ।      <sup>10</sup> N तुइ ।

वामे खद्वाङ्गकपालं दक्षिणे कर्चित्प्रसुप्तं प्रज्ञालिङ्गितं  
वामे चित्तसेना मत्ता नग्ना मुक्तकेशौ सर्वभयरहिता  
देवौ चुम्बयन्तौ मुहुर्मुहुः । एवं आत्मानं ध्यात्वा स्फार-  
येद् योगिनौनां महिंद्रिका दिशासु विदिशासु च ।

प्रथमाभ्यन्तरपुटे पूर्वे देवौ सुमालिनौ नौला उत्तरे  
कपालिनौ पौता पश्चिमे भौमा श्यामा दक्षिणे दुर्जया  
शुक्ला ; द्वितीयपुटे पूर्वे शुभमेखला उत्तरे रूपिणौ पश्चिमे  
विद्या दक्षिणे कौबेरौ ऐशान्यां कामिनौ वायव्यां महो-  
दधिः नैऋत्यां कारिणौ आग्नेयां मारिणौ ; तृतीयपुटे  
पूर्वे भौमदर्शना उत्तरे अजया पश्चिमे शुभा दक्षिणे  
ओस्तारकौ ऐशान्यां सुरक्षिणौ वायव्यां विकालरात्रौ  
नैऋत्यां महायश आग्नेयां सुन्दरौ । कायवाकृचित्त-  
विशुद्धितस्त्रयः पुटलक्षणाः चत्वारि द्वारपालिनौनां  
नामानि कथयामि, पूर्वद्वारे सुन्दरा उत्तरे सुभगा पश्चिमे  
प्रियदर्शना दक्षिणे नैरात्म्या । सर्वा देव्यो नौलवरणा  
दिभुजा एकवक्ता अस्थ्याभरणाः पिङ्गोर्धकेशा मुण्ड-  
माला<sup>१</sup>रहिता वामे कपालं दक्षिणे कर्चिका अर्द्धपर्यङ्क-  
न्त्यस्थाः । आसां पञ्चविंशतिसूर्यासनानि द्रष्टव्यानि ।  
मण्डलचक्रं तु भावयेत्—

चतुरसं चतुर्दारं चतुर्स्तोरणभृषितम् ।

अष्टस्तमोपशेभितं वेदिकापट्टिकायुतम् ॥

<sup>१</sup> AC ०हरिता ।

<sup>२</sup> AC स्फुरेचो० ।

<sup>३</sup> N जया ।

<sup>४</sup> A अजेया ।

<sup>५</sup> C omits ०रहिताः ... ०शेभितं ।

बाह्यतोऽष्ट शमशानानि कल्पयेत् । खिन्ने सति मन्त्रं  
जपेत्—ॐ महावज्रो हेरुकवज्रो धरतुँ धरतुँ महाज्ञान-  
स्फेटने शीघ्रं साधय स्तम्भय कौलय हुँ फट स्वाहा ।

उत्पत्तिक्रमं कथितं उत्पन्नं गुरुगोचरम् ।  
भूतभौतिकसंवरं योगिनौनां प्रकल्पितम् ॥  
अद्वययोगज्ञानं तु प्रज्ञालिङ्गितहेरुकम् ।  
क्षेषणानां वशीकारार्थं यावन्मुद्रः प्रकल्पितः ।  
धीरो विनौतो मतिमान् सर्वाकुशलवर्जितः ॥  
शुचिश्च गुरुभक्तश्च बुद्धकपालयोगतः ।  
सिध्यन्ति पण्मासेनैव योगिनो नाच संशयः ॥

॥ श्रीमतो भगवतो बुद्धकपालस्य साधनम् ॥

255.

निःशेषदुःखमपनौय समस्तसौख्य-  
माधातुमाभवमहं कुशलं चिलोक्यम् ।  
बुद्धो भवेयं इति तु प्रणिधिं विधाय  
प्रस्थानरूपमपरमुपद्वंहणीयम् ॥  
योगस्तु चिविधो<sup>१</sup> ज्ञेयोऽधिष्ठानं च प्रकल्पितम् ।  
निष्पन्नचित्तविम्बस्य योगो बुद्धस्तु<sup>२</sup> कल्पितः ॥  
यदा भट्टिति योगेन वज्रडाकः स्वयं भवेत् ।  
भावयित्वा विना बौजंमुपपादकसत्त्ववत् ॥

<sup>१</sup> AC हेव० ।

<sup>२</sup> N धर धर ।

<sup>३</sup> N adds धुरु धुरु ।

<sup>४</sup> C परिं० ।

<sup>५</sup> ANb स्तुतिविधो ।

<sup>६</sup> AC प्रक० ।

<sup>७</sup> AC बौजञ्ज० ।

ललाटस्थकपाला<sup>१</sup> नि चन्द्राङ्गं मूर्धि धारयेत् ।  
 यएमुद्रा मुण्डमालौ च विश्ववज्रौ चिलोचनः ॥  
 ✓ आलौढपदविन्यासो विश्वाक्षरविवर्तिनौम् ।  
 सभैरवां कालराचिमारूढो व्याघ्रचर्मभृत् ॥  
 अक्षोभ्यशेखरः कुञ्जो वज्रघण्टाजटान्वितः ।  
 वीरोऽसौ वज्रवाराही वज्रास्त्रकृपूर्णकपालभृत् ॥  
 खद्वाङ्गमेखला रक्ता चिनेचा मुण्डमालिनौ ।  
 पञ्चमुद्रा मुक्तकेशौ दिग्वस्त्रा बुद्धशेखरा ॥  
 एवं भटिति निष्पन्नं भावयेदात्मविग्रहम् ।  
 पञ्चज्ञानमयं स्वच्छं विस्फुरदुद्वरोचिषम् ॥  
 एतदेव चिरं चिन्त्यमेकगोचरचेतसा ।  
 आरोप्य तत्पदे सच्चान् ततो इन्द्रतिर्भवेत् ॥  
 धर्मधातुध्वजासङ्गा नामन्दस्पन्दसम्पदा ।  
 संविदानन्दसन्दोहस्यन्दिनौ समुदेति या ॥  
 तामुदारमनस्कारं स्फारसंस्कृतसन्ततिः ।  
 सततं भावयन्वेवं प्रभास्वरमनुस्मरेत् ॥  
 विश्वारविन्दरविभैरवकालराचिका  
     कान्तापतिद्युमणिपञ्चतथागताधः ।  
 अङ्गोत्तमाङ्गसितदीधितिविन्दुनादः  
     एते निरावृतिपदं क्रमशः प्रवेश्याः ॥  
 श्वासवातो यथादर्शे लयं गच्छति सर्वतः ।  
 भूतकोटिं तथा योगी प्रविशेच्च मुहुर्मुहुः ॥

<sup>१</sup> Nb ०लानीच्च० ।<sup>२</sup> AC omit.<sup>३</sup> AC नभो ।<sup>४</sup> AC च मन्द०, Nb ०दामन्द० ।<sup>५</sup> AC ०मलक्ष्मार० ।<sup>६</sup> A ०रचितै ।<sup>७</sup> AC ०मग्निच्च ।

सर्वव्यापि निराभासं करुणैकरसं मनः ।  
 आलिङ्ग्निं भटित्वेषा वृषस्यन्तौव शून्यता ॥  
 साकारा च निराकृतिर्भगवतौ प्रज्ञा तयाऽलिङ्ग्निं तः  
 उत्पादव्यथवर्जितोऽश्वरसुखो हास्यादिमौख्योच्छ्रितः ।  
 वुद्धानां जनकः चिकायसहितस्त्रैकायसंवेदकः  
 सर्वज्ञः परमादिवुद्धभगवान् वन्दे तमेवाद्यम् ॥  
 कं तत् सुखं रुणद्वौति<sup>१</sup> करुणाज्ञानमश्वरम् ।  
 शून्यताप्रतिमेनेव सर्वभावस्य दर्शनम् ॥  
 सर्वतः पाणिपादाद्यं सर्वतोऽश्विशिरोमुखम् ।  
 सर्वतः श्रुतिमान् लोके सर्वमावृत्य तिष्ठति ॥  
 एकः स्वाभाविकः कायः शून्यताकरुणाद्यः ।  
 नपुंसकमिति ख्यातो युगनङ्ग इति क्वचित् ॥  
 निरावरणधर्मेण स्कन्धादैनामिह स्थितम् ।  
 सर्वमण्डलमेवेदं आधेयाधारलक्षणम् ॥

॥ दिभुजसम्बरोपदेशः समाप्तः ।  
 । कृतिरियं महापण्डितरत्नाकरगुप्तानाम् ॥

<sup>१</sup> C ○च्छ्रितः ।

<sup>२</sup> A ○काल्यसम्या○, Nb ○काल्यस्त्वे○ ।

<sup>३</sup> AC सविं ।

<sup>४</sup> ACNB ○द्वौति, NA ○दौति ।

<sup>५</sup> AC ○स्येनेव ।

<sup>६</sup> AC रुषः ।

256.

‘झौं बुद्धभट्टारकस्य हृदयमिदं त्रौं मञ्जुश्रीहृदयमिदं  
हैः आर्यावलोकितेश्वरस्य हृदयमिदं धौः वज्रभौष्मस्य  
हृदयमिदम्। अमौषां चतुर्णां हृदयानां मध्ये अन्यतमं  
हृदयं जपतां स्वकस्वकदेवतायोगं क्षत्वा वाग्मिता सेवो-  
चिता श्रुतिधारिता असमानप्रतिभानता सर्वच वादे  
विजयिता अल्पायासात् पञ्चाभिज्ञाता सिद्धति। हृचन्द्र-  
मण्डलमध्ये अशेषवाङ्मयशरीरं हृदयाक्षराणां मध्ये  
अन्यतमदक्षरं ध्यायतां दूरदर्शिताद्यभिज्ञानां प्रसिद्धति।

॥ [ हृदयमन्त्रसिद्धुपदेशः ] ॥

257.

पूर्वोक्तविधानेन—

खधातुरेफजे स्त्र्ये हुँकारं ज्वलङ्घास्वरम् ।  
कल्पानलमिवात्युग्रं क्षणवर्णं महाद्युतिम् ॥  
तदुत्पन्नं महारौद्रं वज्रहुँकारसंज्ञकम् ।  
अट्टहासं महारौद्रं क्षेपयन्तं चिधातुकम् ॥  
घण्टावज्रप्रयोगेन मुद्रावज्ञकरद्यम् ।  
प्रत्यालौढपदेनैव भैरवाक्रान्तभौकरम् ॥

<sup>1</sup> A झौं, C झौं ।

<sup>3</sup> AC omit अल्पा० ... ०मिज्ञाता ।

<sup>2</sup> A झौं, Nb कि॑ ।

<sup>4</sup> AC ०बन्ध० ।

हृत्कण्ठमस्तकन्यस्तं ॐ आः हुँ अक्षरचयम् ।  
 अभिषेकविधानेन चित्तवज्रेण मुद्रयेत् ॥  
 मन्त्रः । ॐ हुँ हुँ फट् स्वाहा ।

॥ वज्रहुँकारसाधनम् ॥

258.

पूर्वोक्तविधानेन शून्यतानन्तरं सितपद्मस्त्र्ये हुँभव-  
 महावलमेकमुखं चतुर्भुजं सर्वाङ्गरक्तमूर्छपिङ्गलसर्पाव-  
 बडकेशं दक्षिणभुजाभ्यां सितदण्डसित<sup>१</sup>चामरधरं वाम-  
 भुजाभ्यां वन्दनाभिनयसपाशतर्जनौकरं व्याघ्रचर्मनिवसनं  
 सर्पभरणं प्रत्यालौढं दंशाकरालवदनं स्त्र्यमण्डलप्रभा-  
 मालिनं अमिताभमुकुटिनं ध्यात्वा<sup>२</sup> मन्त्रं जपेत्— ॐ  
 महावल स्वाहा ।

॥ इति महावलसाधनम् ॥

<sup>१</sup> AN omit सित० ; A वामधरं, B ०चामरं ।

<sup>२</sup> ANC ध्यात्वा ।

259.

पूर्वोक्तविधानेन विश्वकमलस्त्रये रक्तहँकारज्ञान-  
 निष्पन्नं आर्थ्यहयग्रीवं रक्तवर्णं चिमुखमष्टभुजं प्रतिमुखं  
 चिनेचं नौलसितदक्षिणेतरवदनं सर्पाभरणं ललिताक्षेप-  
 पदन्यासं सक्रोधदृष्टिनिरीक्षणं प्रथममुखं स्मेरं ललज्जिह्वं  
 दक्षिणमुखं दंद्रावष्टव्यौष्ठं वाममुखं व्याघ्रचर्मनिवसनं  
 वज्रदण्डकरणमुद्राशरोद्यतदक्षिणकरचतुष्टयं तर्जनिका-  
 स्वकुचं ग्रहपद्मधनुरुद्यतवामकरचतुष्टयं अक्षोभ्यमौलिनं  
 ध्यायादिति परमाश्रवज्जो नाम समाधिः। मन्त्रजापः—  
 ओँ ह हयग्रीव स्वाहा ।

॥ हयग्रीवसाधनम् ॥

260.

<sup>१</sup>नमो हयग्रीवाय ।

इहाद्यनुत्पन्नेनावस्थितः सर्वस्वभाव इति सौगतमतं  
 विदित्वा ततः सुमेरुपृष्ठमष्टासं सप्तरत्नमयं तन्मध्ये  
 सहस्रयोजनप्रमाणं मस्त्रकं ततोपविश्य रत्नचयशरण-  
 गमनादिपुरःसरं कायवाक् चित्तमधिष्ठाय तेनैवाकाश-

<sup>१</sup> ANC ○माणं ।

<sup>२</sup> AC वचतर्जं ।

<sup>३</sup> B क्र० ।

<sup>४</sup> ANB ○लिं ।

<sup>५</sup> ANC ○ज्ञानवचो ।

<sup>६</sup> Only Ab gives the *Namaskāra*.

<sup>७</sup> ANC omit ○एष० ; Nb ○संख्य० ।

<sup>८</sup> ACAb तच प्रविं ।

व्यापिस्त्वर्थमण्डलमभिनिर्माय तेनैव हँकारं ज्वलज्जास्वरा-  
 कारं विचिन्त्य ततो 'नमः समन्तकायवाक् चित्तवज्ञाणां  
 ऊँ आः हुँ इत्येन दशदिग्नन्तपर्यन्तलोकधातुव्यव-  
 स्थितान् सर्वबुद्धबोधिसत्त्वानानीय ज्ञानाकारेण प्रवेश्य  
 पुनर्द्वितीयहँकारेण हयस्कन्धरं सञ्चोद्यानीय प्रवेश्य  
 तृतीयहँकारेणाहमेव हयग्रौववज्जस्वभावात्मकोऽहं रक्तवर्णं  
 महाभयानकं चिनेचं कपिलशमश्रुरौद्रं वृहदुदरं दंष्ट्रा-  
 करालिनं दलौषुकपालमालिनं जटामुकुटिनं अमिता-  
 भशिरस्कं द्वितीयमुखं भौमभयानकं नौलं हयाननं  
 हौहौकारनादिनं ब्रह्माण्डशिखराक्रान्तं द्वितीयेन भवाग्र-  
 पर्यन्तं अष्टनागोपेतं खर्ववामनाकारं व्याघ्रचर्मनिवसनं  
 सर्वालङ्कारभूषितं सकलदेवासुरं तज्जयन्तं गृहौतवज्ज-  
 दण्डं नानावर्णाश्च रश्मयः स्फुरणसंहरणपूर्वकं विचि-  
 न्तयेदिति । अस्य भगवतः प्रभावात् चिन्नामणिभद्रघट-  
 कल्पतरुरसरसायनादीनि सिद्धिसाधनानि अभिमुखौ-  
 भवन्तौत्युक्तं सप्तशतिककल्पे । किञ्च भगवतो लक्ष्यचय-  
 जापात् उभयचक्रवर्त्तिराज्यमामुखौभवति, अनेकाभि-  
 रप्सरोभिः परिवृतः पुरस्कृतो विद्याधर<sup>१०</sup> स्थाने वहलसुख-

<sup>१</sup> C मनः ।<sup>१</sup> NAb °द्यानीय ।<sup>२</sup> ACNb omit.<sup>२</sup> ACNb तर्प० ।<sup>३</sup> Ab omits.<sup>४</sup> A breaks at this point and the present *Sādhana* ends there with the concluding portion of वच्चवाल-  
नलार्कसाधन omitting the intermediate part which comes again at the end of the codex.<sup>५</sup> ACNb °दिसि० ।<sup>५</sup> Ab °चयं जपेत् ।<sup>६</sup> ACNb °स्कृतः ।<sup>१०</sup> Ab °स्त्र ।

मनुभवन् एव ति॑ष्ठति, देवेन्द्रः छन्दधरो भवति, ब्रह्मा च  
मन्त्रौ, वैमचिचौ सैन्यपतिः, हरिः प्रतिहारः। समस्तदेवा  
अवलगन्ति, नग्नाचार्यः शङ्करः समस्तगुणानुपदर्शयति,  
यावत् भगवान् मैत्रेयो नाभिसम्बुद्ध्यति तावत् तिष्ठति।  
अभिसंबुद्धे चानु॑त्तरायां सम्यक्सम्बोधौ व्याकरोतीति।

॥ सप्तश्तिककल्पोक्तं हयग्रौवसाधनं समाप्तम् ॥

## 261.

तथैव स्त्र्ये नौलहुँकारजं परमाश्रं रक्तं चतुर्मुखं  
अष्टभुजं चतुश्चरणं प्रथममुखं क्रोधश्वङ्गारं चिलोचनं  
दक्षिणं रौद्रं वामं ब्रह्ममुखं मूर्धि ललितोऽलितोष्टं हरि-  
ताश्रमुखं एकेन दक्षिणचिपताकाधरकरेण विश्ववज्रसहिते-  
नोत्तिष्ठाभिनयं कुर्वन्तं एकेन<sup>१</sup> वामखेटकं हस्तेन विश्व-  
पद्मं धारयन्तं पुनर्दक्षिणचिपताकाकरेणोत्तिष्ठाभिनयं  
कुर्वन्तं<sup>१०</sup> पुनर्वामकरेण शक्तिं धारयन्तं पुनर्दक्षिणकराभ्यां  
खड्डं<sup>११</sup> वाणं च अवशिष्टवामकराभ्यां दण्डं चापं च धारयन्तं  
प्रत्यालौढेन दक्षिणपादैकेनेन्द्राणौ श्रियं चाक्रम्य स्थितं

<sup>१</sup> Ab ०वंस्ति० ।

<sup>२</sup> Ab वैम० ।

<sup>३</sup> ANb च लग० ।

<sup>४</sup> Ab लगा० ।

<sup>५</sup> Nb ०डेरनु० AC ०डैः चानु० ।

<sup>६</sup> ACNb व्याक्रियते ।

<sup>७</sup> B ललितोऽललितोष्टं ।

<sup>८</sup> B एतेन ।

<sup>९</sup> B ०खङ्क० ।

<sup>१०</sup> AC add पुनर्वामकरेणोत्तिष्ठाभिनयं कुर्वन्तं after this.

<sup>११</sup> AC ०खङ्काङ्क० ।

द्वितीयदक्षिणचरणेन रतिं प्रौतिं च वामप्रथमपादै-  
केनेन्द्रं मधुकरं च वामद्वितीयपादेन जयकरं वसन्तं च  
इत्यात्मानं धायात् इति । मुद्रा— विश्ववज्रचिपताकोत्तिष्ठा  
परमाश्रमुद्रा । मन्त्रः— ॐ शुभं निशुभं हुँ ।

॥ इति परमाश्रमसाधनम् ॥

262.

पूर्वोक्तविधानेन स्त्र्ये नौलहुँकारजं चैलोक्यविजय-  
भट्टारकं नौलं चतुर्मुखं अष्टभुजं प्रथममुखं क्रोधश्वङ्गारं  
दक्षिणं रौद्रं वामं बौमत्सं पृष्ठं वौररसं द्वाभ्यां घण्टा-  
वज्रान्वितहस्ताभ्यां हृदि वज्रहुँकारमुद्राधरं दक्षिणचिकरैः  
खद्वाङ्गाङ्गुशबाणधरं वामचिकरैश्चापपाशवज्रधरं प्रत्या-  
स्लौढेन वामपादाक्रान्तमहेश्वरमस्तकं दक्षिणपादावष्टव्य-  
गौरीस्तनयुगलं बुद्धस्तगदाममालादिविचिचाम्बरा<sup>१</sup>भरण-  
धारिणं आत्मानं विचिन्त्य मुद्रां वन्धयेत् । तत्र मुष्टिद्वयं  
पृष्ठलग्नं कल्वा कनौयसौद्वयं शृङ्गलाकारेण योजयेदिति ।  
मन्त्रः— ॐ शुभं निशुभं हुँ यहुँ यहुँ यहु़ापय  
यहु़ापय<sup>२</sup> हुँ आनय होः भगवन् विद्याराज हुँ फद् ।

॥ चैलोक्यविजयसाधनम् ॥

<sup>१</sup> AC ० चवरा० ।

<sup>२</sup> AC ० भरण० ।

<sup>३</sup> ANC add a third गृहः ।

<sup>४</sup> ANC add a third गृहापय ।

263.

तथैव शून्यतानल्लरं स्त्र्ये नौलहुँकारपरिणतं वज्र-  
 ज्वालानलार्कं नौलवर्णं ज्वालामालाकुलप्रभं चतु-  
 मुखमष्टभुजं शृङ्गारवौरवौभत्सकरुणरसान्वितचतुर्मुखं  
 चतुर्भिर्दक्षिणकरैवेज्रखड्चक्रबाणधरं चतुर्वामकरैर्घण्टा-  
 चापपाशखद्वाङ्गासक्तविचित्रपताकधरं ज्वलदनलकपिल-  
 शिखाकलापं अतिभौषणमहाहिवलयकङ्गणकटिस्तृचनूपुर-  
 कणिकाकुण्डलमुकुटाभरणं महामायाचक्ररचनं चतुरं  
 सपलौकं विष्णुमालौढपदेनाक्रम्यावस्थितं भावयेदिति ।  
 ततो मुद्रां वन्धयेत् तत्त्ववज्रबन्धाङ्गुलिज्वालागर्भमध्ये  
 अङ्गुष्ठदयमुत्थितं कृत्वा । मन्त्रं जपेत्— ऊँ वज्रज्वाला-  
 नलार्कं हुँ इति ।

॥ वज्रज्वालानलार्कसाधनं समाप्तम् ॥

264.

नमो भूतडामराय ।

शक्रब्रह्मकुवेरादिमदविधंसकोविदम् ।  
 श्रीभूतडामरं नत्वा लिखते तस्य साधनम् ॥  
 संक्षिप्ताम्नायसंशुद्धं संक्षिप्तरुचिरञ्जनम् ।  
 यक्षरक्षादिसंसिद्धिकौतुकैकहृदा मया ॥

<sup>1</sup> AC ज्वालाकु० ।<sup>2</sup> ANC ०वश्या० ।<sup>3</sup> AC ०८ जलं ।

प्रथमं तावन्मन्त्रौ स्वहृदौन्दौ विश्वविकाशिरश्मसमा-  
कुलकलेवरं रक्तरङ्गौजं विचिन्तयेत् । ततस्तदिनिःसृता-  
ङ्गुशाकाराकृष्टं पुरतो डामरमभिसम्पूज्य सप्तविधानुत्तर-  
पूजाभिः शून्यतां भावयेत् । ततः—

कुन्दाभिनिर्मलविकाशिनिशकरार्जुं  
शङ्खाभमहुङ्कतिक्षतास्यदविन्दुमध्ये ।  
देवैष्मानमखिलं परिणम्य सम्यक्  
विश्वाष्टकोमलदलं कमलं प्रपश्येत् ॥

ततः तन्मध्ये अकारपरिणतौषधौशोपरि हुँकारगर्भं  
हुँकारपरिणतनौलज्वालावजं विभाव्य पश्येत् तत्परि-  
णतम्—

भट्टिति विकटं नौलं भूतसन्त्वासशौलं  
जगदुपक्षतिकर्तुर्ब्यापिरक्तैकहेतिम् ।  
हरिहरसरजन्माद्युग्रमारैकवौरं  
विकटदशनमौषधिस्फुरत्क्रोधजालम् ॥  
नौलपिङ्गोर्जवं इकेशं नौलवस्वावृततनुम् ।  
दक्षिणे वज्रधरं वामे सपाशतर्जनौधरम् ॥

पञ्चकपालमकुटं वामे चिश्रूलकपालधरं दक्षिणे डमर-  
कर्त्तिकाधरं कपिलजटामुकुटिनं चिनेचं व्याघ्रचर्माम्बरं  
सितं महाभूताधिपापराजितं प्रत्यालौढपदाकालम्—  
हस्तदयसमावद्मुद्रं श्रीभूतडामरम् ॥

<sup>1</sup> AN oमध्यं ।

<sup>2</sup> C oलौलं ।

<sup>3</sup> A oकारं ।

<sup>4</sup> AC oर्जावव० ।

<sup>१</sup>तच्चेयं मुद्रा—

अनामिकाद्यं वेष्ठ्य कुच्चयेत् तर्जनीद्यम् ।

कनिष्ठां मध्यमां चैव ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन चाक्रमेत् ॥

अष्टनागोपशेभितं तत्र शिरोवेष्टनं कर्कोटको नौलः  
श्रीवाभरणं तक्षको रक्तः नन्दापनन्दौ कर्णकुरुडलौ  
पौतावेक एव ब्रह्मस्त्रचमनन्तः सितः कटिस्त्रं वासुकिः  
शुक्रः मुद्राभुजयोः केयूरं कुलिकः पारावतवर्णः  
इतरभुजयोस्तथा शङ्खपालो धवलः नूपुरौ पद्ममहापद्मौ  
रक्तावेक एव ।

रक्तचक्षुर्दयं चैव भूतं श्रीभूतडामरम् ।

चिन्तयेदति संकुञ्जं जगदर्थेकतत्परः ।

हृत्कण्ठोर्णामूर्धानं सततं रक्षार्थं मुद्रया<sup>१</sup> स्पृशेत् ।

ध्यानात् खिन्नो जपेन्मन्त्रं वज्रवाचा क्रोधवाचा वा ॥

मन्त्रः । हुँ वज्र फट् इति

अभ्यर्थितोऽस्मि गुणिना खलु सज्जनेन ।

केनापि तेन लिखितं किमपि स्फुटं मे ॥

वैरोचनेन यदवासमितः शुभं तत् ।

चैलोक्यलोककलुषापहरं शमन्तु ॥

॥ श्रीभूतडामरसंक्षिप्तसाधनं समाप्तम् ॥

<sup>१</sup> AC तच्चैव ।

<sup>२</sup> AC मूर्धया ।

265.

प्रणम्य डामरं भक्त्या देषवज्रं महर्द्विकम् ।  
तस्यैव साधनं वश्ये यथातन्त्रानुसारतः ॥

साधको भृतडामरतन्त्रे लब्धाभिषेको गुरुभिरनुज्ञातः  
नदौसङ्गमे श्मशाने वा एकवृक्षे देवायतने श्रीवज्रधरयहे  
वा इत्येवमादिस्थाने स्थित्वा साधयेत् । प्रथमं तावत् हस्त-  
दये अकारेण चन्द्रमगडलं भावयेत् । तन्मध्ये हुँकारं  
ज्वालामालाकुलम् । ॐ सिद्धिवज्र हुँ । ततः सर्वपाप-  
नाशनमन्त्रमुच्चारयेत् । हृदये चन्द्रमगडलं ध्यात्वा रक्तरेफं  
विन्दुसहितं ज्वालामालाकुलं ध्यात्वा इमं मन्त्रमुच्चारयेत् ।  
ॐ हन विध्वंसय नाशय पापं हुँ फट् । अस्य मुद्रा—  
अन्योन्यमङ्गुलिं वेष्टयित्वा तर्जनीदयं प्रसारयेत्  
तर्जनीहृत्त्वौ छत्वा पापनाशनमुद्रा । अथ समनलरं शून्यं  
भावयेत् । पुनः कुन्दस्फटिकसङ्काशं बोधिचित्तचन्द्रं  
पश्येत् । ततो हुँकारमष्टदलपद्मं चिन्तयेत् । तदुपरि  
रँकारेण सूर्यमगडलं तन्मध्ये हुँकारं ज्वालामालाकुलं  
भावयेत्, अनेन क्रोधावेशेन मन्त्रेणावेशयेत् । ॐ क्रोधा-  
वेश हुँहुँहुँ अः । अस्य मुद्रा—अन्योन्यमुष्टिं छत्वा  
तर्जनीदयं वेष्टयेत् क्रोधावेशमुद्रा । पुनरस्यैव मुद्रां वद्धा  
इदं मन्त्रमुच्चारयेत् । ॐ वज्रावेशय वेशयं पातय हुँ ।  
ततः स्वदेवताकायं विचिन्तयेत् ।

¹ A भृतडा० ।

² AC oरभि० ।

³ C चतुर्म० ।

⁴ AC omit.

⁵ AC वचाश्यतु ।

ज्वालामालाकुलं दीपं युगान्ताग्रिसमप्रभम्<sup>१</sup> ।  
 भिन्नाञ्जनमहाकायं अटाटृहासनादिनम् ॥  
 [चिन्तयेदिति संक्रम्भ] चैलोक्याधिपतिं प्रभुम् ।  
 प्रत्यालौढसुसंस्थानमादित्यकोटितेजसम् ।  
 कल्पानसज्जवलच्छुः सन्धार्कमिव वर्तुलम् ॥  
 ऊर्ध्वकेशं महाज्वालं कपालमालामुकुटम् ।  
 दंप्राकरालवदनं नौलस्वच्छांशुवसनम् ॥  
 नागाष्टकविभूषितं चतुर्भुजविराजितम् ।  
 दक्षिणे वज्रमुखाल्य [तर्जयन् वामपाणिना] ॥  
 अपराजितापदाकालं मुद्रावन्धेन तिष्ठति ।  
 अनामिकादयं वेष्ट्य तर्जनीदयं कुच्छयेत् ॥  
 कनिष्ठां मध्यमां चैव ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन चाक्रमेत् ।  
 एषा मुद्रा वरा श्रेष्ठा चैलोक्यसाधनी परा ॥

ततो वक्ष्यमाणकमेण घडङ्गविन्यासं कुर्यात् । अन्योन्य-  
 मुष्ठिं क्षत्वा मध्यमाङ्गुल्यौ प्रसारयेत् शिरोमुद्रा । मन्त्रः  
 ॐ हन वज्र हुँ । अस्या एव मुद्राया मध्यमाङ्गुल्यौ  
 प्रवेशयेत् तर्जनीमूर्खौ क्षत्वा शिखामुद्रा । मन्त्रः ॐ दह  
 वज्र हुँ । अस्या एव मुद्राया अङ्गुष्ठो पार्श्वतः दक्षिणाङ्गुष्ठं  
 दक्षिणनेत्रे वामाङ्गुष्ठं वामनेत्रे [नेत्रमुद्रा] । मन्त्रः ॐ  
 दीपवज्र हुँ । अन्योन्यमुष्ठिं क्षत्वा कनिष्ठादयं वेष्टयेत्

<sup>१</sup> ANC सन्धिभम् ।

<sup>२</sup> All the MSS read वामे तर्जयन् इरिहृषिपतिमहान् ; but this reading is here given after a comparison of the verses in the *Sādhanas* that follow.

<sup>३</sup> ANC वेष्टयित्वा ।

तर्जनौ प्रसार्य हृदयमुद्रा । मन्त्रः ॐ वज्ररोष हुँ । अस्या  
एव मुद्रायाः तर्जनौ कुण्डलीकृत्य कवचमुद्रा । मन्त्रः ॐ  
हृदवज्र हुँ कवचः । अस्या एव मुद्रायास्तर्जनौदयं प्रसार्य  
अस्त्वमुद्रा । मन्त्रः ॐ हन दह पच क्रोधवज्र सर्वदुष्टान्  
मारय हुँ फट् । एवं पद्मविन्यासं कृत्वा भगवन्त-  
मावाहयेत् । अन्योन्यान्तरितं कृत्वा तर्जनौदयं कुञ्चितं  
ईपत् चालयेत् आवाहनमुद्रा । मन्त्रः ॐ वज्रधर-  
महाक्रोध समयमनुपालय शैघ्रमागच्छ हौः जः हुँ फट्  
स्वाहा । अनेन सर्वदेवतामावाहयेत् । एवमावाह्य स्तुति-  
विशेषं कृत्वा अङ्गुष्ठौ पार्श्वतः अर्घमुद्रा । मन्त्रः ॐ  
सर्वदेवता प्रसीद भगवन् महाक्रोध प्रतीच्छ स्ववज्रार्घं ॐ  
हुँ अः । ततः पादं दद्यात् अनेन मुद्रामन्त्रेण । सर्वाङ्गुलिं  
कुण्डलीकुर्यात्, अङ्गुष्ठतर्जनौमुखसन्धेन<sup>१</sup> पुष्पमादाय  
निर्मन्ययित्वा भगवतो वामपार्श्वे क्षिपेत् । मन्त्रः ॐ  
प्रवरं संस्कारं प्रतीच्छ स्वाहा । तत आसनं दद्यात् ।  
वामहस्तमुत्तानं कृत्वा ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन उच्चितेन दक्षिणहस्त-  
मुष्ठिना वामाङ्गुष्ठं गृह्णीयात् दक्षिणाङ्गुष्ठेन उच्चितेना-  
पराजितमाक्रम्य वज्रधरस्य भूतासनमुद्रा । मन्त्रः ॐ  
जय जय क्रोधाविपत्ति क्रोधराज इति भूतासनं दर्शय रक्ष  
प्रतिगृह्ण स्वाहा । अथ देवतासनं भवति । सम्पुटाङ्गुलिं  
कृत्वा सर्वाङ्गुलिविरलां कृत्वा पद्ममुद्रा । मन्त्रः ॐ

<sup>१</sup> AN पञ्च ।<sup>२</sup> A इव ।<sup>३</sup> AC omit.<sup>४</sup> AC ○पूर्वैन ।<sup>५</sup> AN ○सत्कार ।<sup>६</sup> A omits सर्वाङ्गुलिं...त्सारणं कृत्वा ।

पद्मोङ्गवनिषत्त्वाः सर्वदेवताः स्वाहा । ततो 'विद्मो-  
त्सारणं कृत्वा अनेन मुद्रामन्त्रेण अन्योन्यमुष्टिं कृत्वा  
अङ्गुष्ठौ प्रसारयेत् आक्षेपमुद्रा । मन्त्रः ॐ नाशय सर्व-  
दुष्टान् दह पच दुष्टान् भस्मौकुरु हुँ हुँ फट् फट् (आक्षेपः) ।  
पुनर्दिग्बन्धनं कुर्यात् अनेन मुद्रामन्त्रेण । अन्योन्यमुष्टिं  
कृत्वा पृथक् पृथक् वामतर्जनौ प्रसार्य दक्षिणवाहुमूले  
स्थापयेत्, दक्षिणाङ्गुष्ठेन कनौयसौनखमाक्रम्य शेषाङ्गुलौ:  
प्रसारयेत् संकुञ्जो दिग्बन्धमुद्रा । मन्त्रः ॐ वज्र-  
क्रोध महाचण्ड वन्ध वन्ध दश दिशान् हुँ फट् । ततो  
भगवतो मूलमुद्रां बद्धा समयं दर्शयेत् वज्राक्षरं दद्वा  
अनेन मन्त्रेण— हुँ वज्र फट् । अन्योन्यमुष्टिं कृत्वा  
कनिष्ठाद्वयं वेष्टयेत्, तर्जनौ प्रसार्य अङ्गुष्ठाकारेण  
सिद्धाकर्षणमुद्रा । मन्त्रः ॐ वज्ररोप महाक्रोध सिद्धा-  
कर्षय हुँ जः । ततो वज्रमुखाल्य इदं ब्रूयात्—

क्रोधसिद्धि महाराज सिद्धिसंशयसाधने ।

सिध्यन्तु सर्वदेवाश्च<sup>१</sup> शौघ्रं सिद्धिमनुत्तराम् ॥

अष्टभिः गुह्यपूजाभिः पूजयेत् । ॐ वज्रलास्ये हुँ, ॐ  
वज्रमाल्ये हुँ, ॐ वज्रगौते हुँ, ॐ वज्रनृत्ये हुँ, ॐ वज्र-  
पुष्ये हुँ, ॐ वज्रधूपे हुँ, ॐ वज्रालोके हुँ । ततः पूजां  
कृत्वा भगवन्तं स्वशरौरे प्रवेशयेत् वज्रावेशमुद्रां बद्धा,  
इदं मन्त्रमुच्चारयेत् । ॐ प्रविश हुँहुँहुँ अः । मूलमुद्रां  
च बद्धा इदं मन्त्रमुच्चारयेत् । ॐ वज्र फट् । ज्ञानसत्त्वं

<sup>१</sup> C विद्मो ।

<sup>२</sup> AC अक्षय ।

<sup>३</sup> AC oकरिष्य ।

<sup>४</sup> AC add मे ।

<sup>५</sup> AC oलामे ।

समयसत्त्वं चाभेदतो भावयेत् । भावनाखिन्नो मन्त्रं जपेत्  
अखेदतः । खेदे सति पूजां कृत्वा अर्धपादं दत्त्वा अनेन  
मन्त्रेण स्वयात्—

सर्वसिद्धि महाक्रोध सुखसिद्धिप्रदायक ।

दत्त्वा च मन्त्रिणे (महा)सिद्धिं गच्छ सिद्धिमनुत्तराम् ॥

अथ मुद्रा भवति— सम्पुटमञ्जलिं कृत्वा किञ्चित्  
प्रणमितश्चिरः पूर्णमुद्रा । मन्त्रः ॐ सिद्धिवज्र आपूरय  
आपूरय सर्वसत्त्वानां आशां अमुकसिद्धिं भे प्रयच्छ हुँ ।  
अनेनोच्चारितमाचेण सर्वमुद्रा हठौभवन्ति । पद्ममुद्रां च  
वद्धा वामाङ्गुष्ठं समुत्क्षय्य विसर्जयेत् अनेन मन्त्रेण—  
ॐ सर सर विसर विसर गच्छ गच्छ श्रीवज्रधरः  
समाज्ञापयति स्वाहा । विसर्जयन् कवचमुद्रां वद्धा  
हट्टर्णीकण्ठमूर्द्धसु बाहुमूलदयेन रक्षां कृत्वा तद्वद्धारेण  
विहरेदिति ।

॥ भूतडामरसाधनं समाप्तम् ॥

<sup>१</sup> AC वेत् ।

<sup>२</sup> C गिराः ।

<sup>३</sup> C दयरक्षा ।

266.

नमः श्रीभूतडामराय ।

प्रणम्य डामरं क्रोधं भूतदर्पविनाशनम् ।  
तस्यैव साधनं वक्ष्ये यथालघ्योपदेशतः ॥

प्रथमं तावद् हस्तदये चन्द्रमण्डलं विभाव्य तन्मध्ये  
हुँकारं ज्वाला मालाकुलं ध्यात्वा इमं मन्त्रं उच्चारयेत्—  
ॐ<sup>१</sup> सिद्धिवज्र हुँ । ततो मुद्रां बन्धयेत् । अन्योन्याङ्गुलिं  
वेष्टयित्वा तर्जनीदयं स्थूचिवत् प्रसारयेत्<sup>२</sup> । हृदये चन्द्र-  
मण्डलं विचिन्त्य तच रक्तरेफं रक्तविन्दुसहितं ज्वाला-  
मालाकुलं ध्यात्वा इमं सर्वपापनाशनमन्त्रमुच्चारयेत्—  
ॐ<sup>३</sup> हन विध्वंसय विध्वंसय नाशय नाशय पापं हुँ फट् ।  
ततः समनन्तरं शून्यं भावयेत्, पुनः कुन्दस्फटिकसङ्काशं  
बोधिचित्तचन्द्रं पश्येत्, तच मध्ये हुँकारम् । हौः परिणतमष्ट-  
दलकमलं विचिन्त्य तदुपर्यकारनिर्यातं चन्द्रमण्डलम् ।  
तमेव हुँकारं ज्वालामालाकुलं विभाव्य क्रोधावेशमुद्रां  
मन्त्रेणावेशयेत् । अन्योन्यमुष्टिं बद्धा तर्जनीदयं वेष्टयेत् ।  
ॐ<sup>४</sup> क्रोधावेश हुँ अः । तस्याः प्रभया सञ्चोद्याविश्य तस्मि-  
न्नेवानेकक्रोधविग्रहान् प्रविशतश्चिन्तयेत् । तत्पुण्यज्ञानाभि-  
निष्टतं पञ्चस्थूचिकं ज्वालावज्रं नौलमनेकरप्त्युपेतं  
ज्वालामालाकुलं विभावयेत् । तदृजादनेकक्रोधादयो  
दशदिङ् निश्चार्यं सर्वसत्त्वार्थक्षद्यादिं कुर्वतः पश्यन्  
तमेव मुद्रामभिमुखमार्कर्षयन् मन्त्रमुच्चारयन् तस्मिन्

<sup>१</sup> AC भूतडां ।<sup>२</sup> N ° कुलाकुलं ।<sup>३</sup> C वचसिद्धि ।<sup>४</sup> AC omit.<sup>५</sup> AC ° ज्ञानेक० ।<sup>६</sup> AN ° रथेत् ।

वज्रे प्रविशतश्चिन्तयेत् । ऊँ वज्रावेशा<sup>१</sup>वेशय पातय हुँ ।  
ततो महाक्रोधरूपम्—

आत्मानं पश्येत् रौद्रं ज्वालामालाकुलप्रभम् ।

चतुर्भुजं महाक्रोधं भिन्नाञ्जनसमप्रभम् ॥

दक्षिणे वज्रमुखाल्यं तर्जयन् वामपाणिना ।

दंडाकरालवदनं नागाष्टकविभूषितम् ॥

<sup>१</sup>अनन्तब्रह्मस्त्रं वासुकिकटिस्त्रं शङ्खपालवलयं अपरे  
चैते शुक्ला वामकरे कुलिकवलयं पारावताभनन्दोपनन्दौ  
कुण्डलौ करणे तक्षककेयूरानपरे चैते पौता रक्तपद्म-  
महापद्मनूपुरं कृष्णकर्णटिकशिरोवेष्टनम्—

कपालमालामुकुं चैलोक्यमपि नाशनम् ।

अट्टहासं महानादं चैलोक्याधिष्ठितं प्रभुम् ॥

प्रत्यालौढसुसंस्थानं आदित्यकोटितेजसम् ।

अपराजितपदाक्रान्तं मुद्रावन्धेन तिष्ठति ॥

अनामिकाद्वयं वेष्य तर्जनीद्वयं कुञ्चयेत् ।

कनिष्ठां मध्यमां चैव ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन चाक्रमेत् ।

एष मुद्रावरः श्रीमान् चैलोक्यराज्यसाधनम् ॥

ततः क्रोधाधिपतिः क्रोधराजमुद्रामन्त्रैः पदङ्गविन्यासं  
कुर्यात् । अन्योन्यमुष्टिं क्षत्वा मध्यमाङ्गुल्यौ प्रसारयेत्—  
शिरोमुद्रा । मन्त्रः, ऊँ <sup>२</sup>हनवज्र हुँ । अस्या एव मुद्राया  
मध्यमाङ्गुल्यौ प्रवेश्य तर्जनौ स्त्रूचौं क्षत्वा शिखामुद्रा ।  
मन्त्रः, ऊँ <sup>३</sup>दहवज्र हुँ । अस्या एव मुद्राया अङ्गुष्ठौ पार्श्वतः

<sup>१</sup> AC शोषय ।

<sup>२</sup> N शुक्रम् ।

<sup>३</sup> ANC अट्टाङ्ग० ।

<sup>४</sup> C oशात्र० ।

<sup>५</sup> A वचहन ।

दक्षिणाङ्गुष्ठं दक्षिणनेते वामाङ्गुष्ठं वामनेते [नेत्रमुद्रा] ।  
 उँ दीपतज हुँ । अन्योन्यमुष्टिं कृत्वा कनिष्ठादयं वेष्टयेत्  
 तर्जनौ प्रसार्य हृदयमुद्रा । मन्त्रः, उँ वज्ररोप हुँ ।  
 अस्या एव मुद्रायास्तर्जनौ कुण्डलौं कृत्वा कवचमुद्रा ।  
 मन्त्रः, उँ हृदयज हुँ । दे तर्जन्यौ प्रसार्य 'अस्त्रमुद्रा ।  
 मन्त्रः, उँ हन दह पच क्रोधतज सर्वदुष्टान् मारय हुँ  
 फट् । ततो वज्रक्रोध मावाहयेत् । अन्योन्यान्तरितं कृत्वा  
 तर्जनौदयं कुच्चितम् । उँ वज्रक्रोध समयमनुपालय शैव-  
 मागच्छ ह्रीः ह्रीः जः हुँ फट् स्वाहा । ततोऽर्धमुत्तानमञ्जलिं  
 कृत्वाऽङ्गुष्ठौ पार्श्वतः कारयेत् । उँ सर्वदेवता प्रसीद  
 भगवन् महावज्रक्रोध अर्धं प्रतीच्छ हुँ अः । तत आसनं  
 दद्यात् । वामहस्तमुत्तानं कृत्वा ज्येष्ठाङ्गुष्ठमुच्चितदक्षिण-  
 हस्तमुष्टिना वामाङ्गुष्ठं यत्त्वायात् दक्षिणाङ्गुष्ठमुच्चितयते ।  
 उँ जय जय महाक्रोधाधिपति क्रोधराज इदं भूतासनं  
 दर्शय रक्ष प्रतिगृह्ण स्वाहा । सम्पुटाञ्जलिं बद्धा सर्वाङ्गुलिं  
 विरलौ कृत्वा पद्ममुद्रा विधीयते — आसनमुद्रा । मन्त्रः,  
 उँ पद्मोङ्गवनिषेषः सर्वदेवताः स्वाहा । तत आश्वेषं  
 कुर्यात् । अन्योन्यमुष्टिं कृत्वा अङ्गुष्ठं प्रसार्य वाममुष्टिं  
 हृदि स्थाप्य दक्षिणमुष्टिं प्रहाराभिनयेनोपस्थाप्य मन्त्र-  
 मुच्चारयेत् । उँ नाशय सर्वदुष्टान् दह पच दुष्टान्  
 भस्मौकुरु हुँ हुँ फट् फट् । ततो दिग्बन्धं कुर्यादनेन मन्त्रेण ।  
 अन्योन्यमुष्टिं कृत्वा पृथक् पृथक् वामतर्जनौ प्रसार्य  
 दक्षिणवाहमूले स्थापयेत्, दक्षिणाङ्गुष्ठेन कन्यसानख-

<sup>1</sup> AC अष्ट०, B अच० ।

<sup>2</sup> AC यच्च ।

<sup>3</sup> AC ०माङ्ग० ।

<sup>4</sup> AN ०लिविंशत्ता ।

माक्रम्य शेषाङ्गलौः प्रसार्य दशसु दिक्षु भासयेत् । ॐ  
वज्रक्रोध महाचण्ड वन्ध दशदिशं हुँ हुँ फट् फट् ।  
ततो वज्रमुखालयन् इदमुच्चारयेत् ।

क्रोधसिद्धि महाराज सिद्धिसंशयसाधने ।

सिध्यन्तु सर्वदेवाश्च शैवं सिद्धिमनुत्तराम् ॥

पोडशलास्यापूजाभिः पूजयेत् । क्रोधराजमूलमुद्रां बद्धा  
हुँ वज्र फट् । दृश्य समयं दद्यात् । ततो भगवतः पूजां  
कृत्वा क्रोधावेशमुद्रां बद्धा वज्रक्रोधं स्वशरीरे प्रवेशयेत् ।  
ॐ प्रविश वज्रक्रोध हुँ हुँ हुँ आः ज्वालामालाकुलभौषण-  
वज्र आः । स्व देहे अन्तर्भाव्य कवचादिकं कृत्वा सर्व-  
मेतत् पूरणार्थं सम्पुटाङ्गलिं बद्धा पूरणमन्वमुच्चारयेत् ।  
ॐ सिद्धिवज्र आपूर्य आपूर्य हुँ फट् । अनेन सर्व  
ऊनातिरिक्ताः परिपूर्णा भवन्ति । ततो वज्रक्रोधोऽहं इत्य-  
हङ्कारमुत्पाद्य सर्वसिद्धिमाकर्षयेत् । अनेन मुद्रामन्वेण  
अन्योन्यमुष्टिं कृत्वा कनिष्ठाद्वयं वेष्टयेत्, तर्जनौ प्रसार्य  
कुण्डलौं कृत्वा किञ्चिच्चालयेत्— ॐ वज्ररोप महाक्रोध-  
सिद्ध आकर्षय हुँ जः । ततः स्वहृदये चन्द्रमण्डलस्थान्  
कर्षशिखान् अङ्करान् विचिन्त्य नीलालौमिव पड़क्तिः  
ॐ वज्र फट् । ततः सरोमकूपेभ्यः क्रोधविग्रहं स्फुरत्संहार-  
कारकं विचिन्तयेत् । भावनाखिनो जपमारभेत तन्मान-  
सो वर्णगतैकचित्तो जपेत् । खिन्वे क्रोधविग्रहं स्वहृदयेऽन्त-

<sup>१</sup> AC omit घोडश...पूजयेत् ।

<sup>२</sup> B वचस्कट् ।

<sup>३</sup> AC दृश्यं, N दृश्या ।

<sup>४</sup> AC omit.

<sup>५</sup> AC देहम् ।

<sup>६</sup> AC धाहङ्का ।

<sup>७</sup> ANC नेतान्य ।

<sup>८</sup> ANC ऊँ ।

भाव्य सम्पुटाच्छलिं बद्धा सर्वसिद्धिं प्रार्थयेत्, सिद्धिवज्ज  
 आपूरय सर्वसत्त्वानामाशं सर्वसिद्धिं मे प्रयच्छ हुँ जः<sup>१</sup> ।  
 ततः पद्ममुद्रा द्वाभ्यां अङ्गुष्ठाभ्यां चालयेत् सर्वदेवता-  
 विसर्जनमुद्रा । मन्त्रः, ॐ सर सर विसर विसर गच्छ  
 गच्छ, सर्वदेवतान् श्रीवज्जधरः समाज्ञापयति स्वाहा । ततः  
 स्वशरीरं कवचयित्वा क्रोधाहङ्कारमानसो विहरेद् यथासुखं  
 इत्यनेन क्रमेण । मन्त्रलक्ष्मं जपेत्, क्षिप्रं सिध्यति । अथ  
 मन्त्रौ अभिधिक्तोऽनुज्ञातः कृतपूर्वसेवो वज्रधरं साधयितु-  
 कामो मासमेकं चिसन्धं सहस्रमेकं जपेत् । ततः पूर्ण-  
 मास्यां यथाविभवतः पूजां कृत्वा सुसमाहितः क्रोधमुद्रां  
 बद्धा सकलां राचिं जपेत् । ततः प्रभाते भृः कम्पते,  
 मुद्रा ज्वलति, ज्वलितमाचेण वज्रधरसहश्रो भवति,  
 अजरामरदिव्यरूपौ भवतीत्याह भगवान् वज्रधरः ।

॥ संक्षिप्तसम्पूर्णविस्पष्टक्रमसङ्गतभृतडामर-

साधनोपायिका

सकलसत्त्वोत्तारणहेतोस्वैलोक्यवज्ररचिता समाप्ता ॥

<sup>१</sup> ANC कृत्वा ।

<sup>२</sup> N adds पूर्वोक्तं पूजयेत् after this.

<sup>३</sup> C omits गच्छ गच्छ ।

<sup>४</sup> B ०डामरोपायिका ।

<sup>५</sup> C ०त्तोङ्गा० ।

<sup>६</sup> B ०चक्षिता० ।

267.

नमो भूतडामराय ।

प्रज्ञोपायमयं क्रोधं बोधिचित्तसमुद्घवम् ।  
प्रणम्याराधनं वक्ष्ये भूतडामरसंज्ञकम् ॥

तत्र भावसाधकः प्रविष्टमण्डलः सर्वसमयाभिषिक्तोऽ-  
नुज्ञातश्च क्वचित् गिरिगङ्गरादौ मनोऽनुकूले प्रदेशे पटादि-  
गतमूर्त्तिं भगवन्तं धूपादिवाह्याथात्मिकपूजाभिः सम्पूज्य  
पापदेशनादिकं कुर्यात् ।

रत्नचयं मे शरणं सर्वं प्रतिदिशाम्यधम् ।  
अनुमोदे जगत्पुण्यं वुद्धबोधौ दधे मनः ॥

इति । हस्तदये अकारेण चन्द्रमण्डलं तदुपरि  
ज्वलत्त्वुँकारं ध्यात्वा सम्पुटाङ्गलिं कुर्वन्निदं वदेत् ऊँ  
सिद्धवज्रं हुँ । ह्रीःकारेण कण्ठेष्टदलं पद्मं जिह्वादले  
हुँकारेण शुभ्रवज्रं वज्रादिजिह्वेत्यधितिष्ठेत् । स्थानरक्षां  
विदध्यात् अनेन विधिना । तचायं विधिः— हुँकार-  
मुच्चारयन् भट्टिति क्रोधराजमात्मानं निष्पाद्य रक्त-  
स्खचाववज्वरक्तपुष्पमालादिविभूषितानयोमयादिकौलकान्  
हुँकारनिष्पन्नान् प्रावृण्मेघनिभान् नाभिदेशादधः शूला-  
कारानूर्द्धक्रोधाकृतौन् अधो विघ्नान् तौश्छकौलेन मन्त्र-  
मुच्चारयन् ऊँघ घ घातय घातय सर्वदुष्टान् कौलय  
कौलय सर्वपापान् फट् हुँ हुँ हुँ वज्रधर आज्ञापयति  
सर्वदुष्टकायवाक् चित्तं कौलय हुँ फट् ।

<sup>1</sup> This *Sādhana* is to be found in Ab only. See folia 40 et. seq.

आःकारजं च तस्याये रविविम्बकरोज्ज्वलम् ।

दिक्षु सर्वासु कौलानि रश्मिज्ञालानि चिन्तयेत् ॥

तैश्च परम्परावबृपञ्चरान्तर्गतं स्वहृदये अङ्कारेण  
स्त्र्यं तचोपरि कल्पाभिरिव रँकारमिति विन्यस्य अन्यो-  
न्याङ्गुष्ठं प्रवेष्टव्यं तर्जन्यौ द्वौ प्रसार्य ललाटादारभ्य  
पापास्फोटयोगेन स्फोटयेत् । ऊँ हन विध्वंसय नाशय  
पापान् हुँ फट इत्यनेन सन्दह्य आत्मानं बाह्याध्यात्मिक-  
विकल्पपापाश्च स्फाच्य ग्राह्यग्राहकविनिर्मुक्तं गगनमिव  
चिन्तयेत् । ततो—

विधूतकल्पनाचित्तं स्वसंवेद्यं प्रभास्वरम् ।

हृत्कृतानन्दहुँकारं होकाराभ्यां विदर्भितम् ॥

मदधातुसमाक्रान्तं चित्तमाचप्रभावितम् ।

स्वचित्तेनैकतां कुर्यात् तौश्छैः किरणसञ्चयैः ॥

प्रतिविम्बवत् अङ्गेन्दुसंयुक्तं पश्येत् । तत अकारादि-  
स्वरादैन् रविमण्डले न्यस्य हस्तस्वरान् पापकान् दीर्घान्  
प्रज्ञात्मकान् निश्चार्य बुद्धिकुर्वितान् कृत्वा पुनस्तेषां  
स्वररश्मिषु स्वेनैव विशतः कलायोगेन व्यवस्थितान्  
चिन्तयेत् । ककारादैन् पश्चात् तेनैव न्यायेन डण्णनम-  
वर्जितांस्तथैव बोधिपक्षान् विचिन्तयेदिति । ततः पञ्च-  
वर्णकान् बुद्धान् संस्फार्य प्रवेश्यानेकगर्भस्तिमितं सितपद्मं  
पश्येत् । तस्योपरि श्रीक्रोधराजः हुँ इत्युच्चार्य ज्वालाकष्टं  
आत्मानं भावयेत् । क्रोधावेशः— ततः क्रोधवज्रोऽहमित्य-  
हङ्कारं कुर्यात् । तत्कुलं पुनः निश्चार्य प्रवेश्य श्रीभूत-  
डामरोऽहमिति निश्चयमुत्पाद्य ऊँ वज्रावेशय पातय हुँ ।  
क्रोधावेशेन च मन्त्रयुक्तो वज्रावेशः । तत आत्मानं

वज्रक्रोधं निश्चित्य समयोऽहं समयमुद्रां बद्धा समयसत्त्वं  
तिष्ठस्व मामिति वदेत् ।

अनामिकाद्वयं वेष्य तर्जनीद्वयं कुच्चयेत् ।

कनिष्ठां मध्यमां चैव ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन<sup>1</sup> चाक्रमेत् ॥

अस्य मन्त्रः— ऊँ वज्र फट् । हृदूर्खायां गले मूर्धि  
प्रतिष्ठाप्याधितिष्ठेत् । ततः षडङ्गविन्यासं कुर्यात् तन्मुद्रा-  
मन्त्रैः । अन्योन्यमुष्टिं कृत्वा मध्यमाङ्गुलिं प्रसारयेत्  
शिरोमुद्रा । मन्त्रः, ऊँ हनवज्र हुँ, शिरः । अस्या एव  
मध्यमाङ्गुल्योः प्रवेशं कृत्वा शिखामुद्रा । मन्त्रः, ऊँ  
दहवज्र हुँ, शिखा । अस्या एव मुद्राया अङ्गुष्ठौ पार्श्वतः  
दक्षिणं दक्षिणे वामं वामे नेचमुद्रा । मन्त्रः, दीप्तवज्र हुँ,  
नेच । अन्योन्यमुष्टिं कृत्वा कनिष्ठिकाद्वयं वेष्ययेत् । तर्जनीं  
प्रसार्य हृदयमुद्रा । हुँकाराधिष्ठितं क्रोधवज्रं हृदये  
धात्वा ऊँ वज्ररोष हुँ, हृदयम् । अस्या एव मुद्राया  
तर्जनीं कुण्डलौं कृत्वा कवचमुद्रा । मन्त्रः, ऊँ दहवज्र  
हुँ, कवच । अस्या एव मुद्रायाः तर्जनीद्वयं प्रसार्य अस्त्व-  
मुद्रा । मन्त्रः, ऊँ हन दह पच क्रोधवज्र दुष्टान् मारय  
मारय हुँ फट्, अस्त्वमन्त्रः । चिरुच्चार्य हुँ अः ब्रुवन्  
पुरतः स्त्रीमण्डले नौलं क्रोधराजं न्यस्य वज्रोऽहमिति  
वाग् ब्रुवन् परावृत्तिः क्रोधक्रोधोऽहमिति भावयेत् ।  
ततो भगवन्तं सर्वदेवताभिः सहावाहयेत् । अन्योन्यान्त-  
रितं कृत्वा तर्जनीद्वयं कुच्चितं ईषचालयेदङ्गुष्ठाभ्यां

<sup>1</sup> MS reads as ज्येष्ठाङ्गुष्ठकमेग ।

तर्जन्यावाकर्षयेत् । ऊँ वज्रमहाक्रोध समयमनुपालय  
भगवन् शैश्वरमागच्छ सर्वदेवताभिः सह हौः जः हुँ  
फट् स्वाहा ।

॥ भूतडामरसाधनं समाप्तम् ॥

268.

नमो यमान्तकाय ।

आदौ तावत् सुखासनोपविष्टः साधको रक्ताकार-  
निष्पन्नं स्त्र्यमण्डलं स्वहृदये विभाव्य तदुपरि रक्तहुँकारं  
विन्द्यत्य पुरतो रक्तयमारिं वश्यमाणाङ्कितं गुरुबुद्ध-  
बोधिसत्त्वांश्चालम्ब्य पुष्पादिभिः सम्पूज्य नमस्कृत्य चिशरण-  
गमनादिकं क्षत्वा शून्यतां भावयेत् ऊँ शून्यताज्ञानवज्ज-  
स्वभावात्मकोऽहमिति । तदनन्तरं रक्ताकारजस्त्र्य-  
मण्डलोपरि हुँकारं तत्परिणतं सार्वमुण्डाङ्कितं सितदण्डं  
हुँकाराधिष्ठितं विभावयेत् । एतत् सर्वं परिणम्य  
यमान्तकं विचिन्तयेदात्मानं रक्तवर्णं प्रत्यालौढपदस्थितं  
एकमुखं द्विभुजं वामकरेण रक्तपरिपूर्णकपालं दक्षिणकरे  
मुण्डाङ्कितसितदण्डधरं 'सर्पाभरणभूषितं भयानकं  
पिङ्गलोऽर्द्धकेशं गलद्याग्रचर्माम्बरं स्वाभप्रज्ञया विचिचा-  
भरणयाऽल्लौढपदस्थितया आलिङ्गितमात्मानं भावयेत् ।  
पश्चात् भगवतो हृदि स्त्र्यमण्डलं हुँकाराधिष्ठितं तत्परि-

<sup>१</sup> N. झाङा० ।

<sup>३</sup> BNAb omit.

<sup>५</sup> N. आझाङा० ।

<sup>४</sup> Ab स्थिते पदे ।

<sup>६</sup> A सर्वां० ।

<sup>६</sup> AC. मालौ० ।

णतं सार्द्रमुण्डाङ्गितं सितदण्डं निश्चलं विभाव्य तन्मध्ये  
रक्तस्त्र्यमण्डलस्थहुँकारं रक्तवर्णं <sup>१</sup>विभावयेत् । ततो  
गुह्यवज्रं हुँकारपरिणतं भगवत्या गुह्याष्टदलकमलं रक्त-  
आःकारेण । तदनु मन्त्रमुच्चारयेत् ॐ <sup>२</sup>सर्वतथागतानु-  
रागेण <sup>३</sup>वज्रस्वभावात्मकोऽहम् । तदनु नाभेरधः सद्रक्ताष्ट-  
दलकमलोपरि रक्तहौँकारं ज्वलन्तं विचिन्तयेत् । प्रज्ञा  
तु मदविह्वला गलदंशुका दिभुजैकमुखौ भगवता सह  
सम्पुटयोगेनावस्थिता । एवम्भूतं रक्तयमारिं महिषोपरि  
विश्वदलकमलस्थं भावयेत् समयादिविधिपूर्वकम् । एतत्  
द्विचिचतुःसम्यं भावयेदिति । वुँ आँ जि॑ खुँ हुँ समया-  
धिष्ठानमन्त्रः । ॐ छ्वीः द्वीः विक्तानन हुँ हुँ फट् फट्  
स्वाहा, मूलमन्त्रः । ॐ यमान्तक हुँ हृदयमन्त्रः ।

॥ आर्यरक्तयमारिसाधनम्<sup>४</sup> ॥

<sup>१</sup> Ab चिन्त ॥

<sup>२</sup> Ab शागण ।

<sup>३</sup> AC विक ॥

<sup>४</sup> A gives the name of the author in the following words: ऋतिरियं सिद्धाचार्यविरूपाक्ष-  
पादानामिति, which is omitted in all other MSS., viz., C, Ab, N and B.

269.

तथैव पापदेशनादिपूर्वकं शून्यतां विचिन्त्य रक्त-  
 आकारजस्त्वयेर्हुँकारं तत्परिणतं सार्वपौतमुण्डाङ्कित-  
 सितदण्डं हुँकाराधिष्ठितं भावयेत् । तत्परिणामेनात्मानं  
 यमान्तकमेकमुखं दिभुजं प्रत्यालौढपदं रक्तपरिपूर्ण-  
 कपालवामकरं सार्वपौतमुण्डाङ्कितसितदण्डदश्त्रिणकरं  
 नागाभरणविभूषणं पिङ्गलोङ्केशं व्याघ्रचर्माम्बरधरं  
 अक्षोभ्यमुकुटिनं 'स्वाभप्रज्ञालिङ्गितं महिषोपरि विश्व-  
 दलकमलस्त्वयस्थं ध्यायात्, भगवतौ च दिभुजैकमुखौ  
 विचिच्चाभरणामालौढपदस्थितां 'मदविह्वलां स्खलद्याग्र-  
 चर्मांशुकां भगवता सह सम्पुटयोगेन प्रत्यालौढेनावस्थितां  
 एवं विचिन्त्य हृदि स्त्वयमण्डले [हुँ]परिणतमुण्डाङ्कित-  
 सितदण्डं स्त्वयस्थहुँकारमध्यं विभावयेत् । ततो भगवतो  
 हुँकारपरिणतं वज्रं भगवत्याश्च आःकारपरिणतं पद्मं  
 विभाव्य ऊँ सर्वतथागतानुरागेण वज्रस्वभावात्मकोऽह-  
 मित्यधितिष्ठेत् । तदनु नामेरधः 'सद्रक्ताष्टदलकमलोपरि'  
 रक्तहुँकारं ज्वलन्तं चिन्तयेत् । ततः वुँ आँ जिँ खँ  
 हुँ इति मन्त्राक्षरैः समयद्रव्यसेवापूर्वकं दिचिच्चतुःसन्ध्यं  
 भावयेत् इति । मन्त्रजापः— तद्यथा, ऊँ ह्रौः द्वौः  
 विक्षतानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा । ऊँ यमान्तक हुँ ।

॥ आर्यरक्तयमारिसाधनं समाप्तम् ॥

¹ A स्वाहा० ।

² N मदन० ।

³ N वमद० ।

⁴ AC ०गतं ।

270.

ॐ हौः द्वौः विक्तानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा ।  
 ॐ यमान्तकृत् हुँ हुँ फट् फट् । आदौ तावन्मन्त्री  
 सुखासनोपविष्टः रक्तआकारनिष्ठनं सूर्यमण्डलं स्वहृदि  
 विभाव्य तन्मध्ये रक्तहुँकारं भावयेत् । तद्रस्मिनाकृष्टं पुरतो  
 रक्तयमारिमवलम्ब्य गुरुबुद्धबोधिसत्त्वांश्च पुष्पादिभिः  
 सम्पूज्य नमस्कृत्य पापदेशनादिकं कुर्यात् । तच चैधातुक-  
 मात्मानं च मायास्वप्नेन्द्रजालसहशमवलम्ब्य शून्यतां  
 विचिन्तयेत् । ॐ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहमिति  
 चित्तमधितिष्ठेत् । ततो रक्तआकारपरिणतं सूर्यमण्डलं  
 तदुपरि रक्तहुँकारपरिणतं सार्वमुण्डाङ्कितं सितदण्डं  
 तन्मध्ये रक्तआकारपरिणतं सूर्यमण्डलं तन्मध्ये रक्तहुँकारं  
<sup>३</sup> तत्सर्वं परिणम्य यमान्तकरूपमात्मानं चिन्तयेत् रक्तवर्णं  
 प्रत्यालौढपदेन स्थितं दंडाकरालललज्जिह्वं विक्ताननं  
 क्रूरनागाष्टविभूषितं ज्वलतिपङ्गोर्छकेशं गलद्याब्रचर्माम्बरं  
 रक्तवर्णया विचिचाभरणया प्रज्ञयाऽलौढपदेनालिङ्गितं  
 कृत्वा भावयेत् । पश्चात् भगवतो हृदि पूर्ववौजपरिणत-  
 स्त्र्यं तदुपरि हुँकारं तत्परिणतं सार्वमुण्डाङ्कितसितदण्डं  
 निश्चलं भावयेत् । तस्य मुष्टौ सूर्यमण्डलस्थहुँकारं रक्तं  
 विचिन्तयेत् । पश्चात् गुह्यवज्रहुँकारपरिणतं सार्वमुण्डा-  
 ङ्कितदण्डं चिन्तयेत् भगवत्या गुह्ये अष्टदलकमलं रक्त-  
 आःकारेण । तदनु मन्त्रमुच्चारयेत् ॐ सर्वतथागतानु-

<sup>१</sup> AC नक्तक ।<sup>२</sup> AN तवस्त्वैः ।<sup>३</sup> AC तमेव ।<sup>४</sup> AC omit दण्ड...भग ।

रागेण वज्रस्वभावात्मकोऽहम् । तदनु नाभेरधस्तात्  
 रक्ताष्टदलकमलोपरि रक्तहीःकारं ज्वलन्तं चिन्तयेत् ।  
 भगवानेकमुखो द्विभुजः वामकरेण रक्तपूर्णकपालं दक्षिणे  
 मुण्डाङ्गितसितदण्डधरं महिषोपरि विश्वकमलस्थं भाव-  
 येत्, प्रज्ञा तु मदविह्वला गलदंशुका द्विभुजैकमुखौ  
 भगवता सह सम्पुटयोगेनावस्थिता । एवमूर्तं यमारिं  
 भावयेत् । चिसन्ध्यं चतुःसन्ध्यं वा विभाव्य बलिं दद्यात् ।  
 वुँ आँ जिँ खुँ हुँ, समयाधिष्ठानमन्त्रः । ॐ ख ख खाहि  
 खाहि सर्वयक्षराक्षसभूतप्रेतपिशाचोन्मादकुम्भाण्डाप-  
 स्मारँडाकडाकिन्यादय इमं बलिं यत्कल्प्तु समयं रक्षन्तु  
 सर्वसिद्धिं प्रयच्छन्तु यथैवं यथेष्टं भुज्जय पिबथ मातिक्रमथ  
 सर्वसिद्धये सहायका भवथ हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा—सार्व-  
 भौतिकबलिमन्त्रः । रक्तकषणपौतसितवर्णं कर्मानुरूपतो  
 ध्येयम् । ततो जापमनुस्मरेत् ॐ श्वीः श्वीः विक्षतानन  
 हुँ हुँ फट् फट् देवदत्तस्य शान्तिं कुरु नमः स्वाहा । पुष्टौ  
 वौषट्, आकष्टौ जः, वुँ मोहे, होः वश्ये, लँ स्तम्भे, हुँ फट्  
 प्रेरणे, हुँ निग्रहे, अपराभ्यामुच्चाटनम् । एवं स्तम्भादौनि  
 कर्मप्रसराणि विदर्भयेत् ।

शान्तिके रोचनया रक्षा भवति । सितनेचकर्प्ते भूर्ज्ज-  
 वंशत्वचविधौतकर्प्ते वा चक्रदयमभिलिख<sup>१</sup> नमस्कार-  
 विदर्भिं अकालमूलादिरहिते शरावसम्पुटेऽवस्थाप्य  
 घृतमधुमध्ये प्रक्षिप्य सितसूचेण वेष्टयित्वा चिसन्ध्यं शुक्ल-

<sup>१</sup> AC काष्टद० ।

<sup>१</sup> AC omit ०डाक० ।

<sup>२</sup> AC omit the second फट् ।

<sup>४</sup> AN ०कर्पटभुजे ।

<sup>५</sup> AC ०इयं लिख्य ।

पुष्पेणार्चयित्वा पूर्वाभिमुखं सितवर्णं यमान्तकरूपं  
थात्वा पुरतच्छ्रद्धमण्डलोपविष्टं साध्यं दृष्ट्वा सितकलशैः  
चन्द्रामृतपरिपूर्णेरभिषिञ्चयन्तं थात्वा मन्त्रं जपेत् ॐ  
हौः द्वौः विक्षतानन देवदत्तस्य शान्तिं कुरु नमः स्वाहा ।

शान्तिकविधिः ।

पुरुषाणां शान्तिके पौष्टिके वा कुञ्जमेन चक्रदयमभि-  
लिख्य वौषट्कारसहितं दृतमधुमध्ये प्रश्निष्प शरावसम्पुट-  
मध्येऽवस्थाप्य पौत्रैः वेष्टयित्वा चिसन्ध्यं पौत्रपुष्पै-  
रचयित्वा उत्तराभिमुखं पौत्रवर्णां यमान्तकमूर्त्तिमवलम्ब्य  
पौत्रवर्णां चतुर्मण्डलमध्यस्थं पौत्रकनककलशैः पौत्रवर्णामृतैः-  
रभिषिञ्चयन्तं थात्वा मन्त्रं जपेत् ॐ हौः द्वौः विक्षता-  
नन हुँ हुँ फट् फट् देवदत्तस्य पुष्टिं कुरु वौषट् स्वाहा ।

पौष्टिकविधिः ।

भूज्ञे कर्पटे वा अलत्तकरक्तचन्दनेनानामिका-  
रक्तमिश्रेण चक्रदयमभिलिख्य हौःकारनामसहितं विद्यर्थ्य  
सुपरिपक्वलोहितशरावसम्पुटेऽवस्थाप्य दृतमधुमध्ये प्रश्नि-  
ष्पारक्तपुष्पैरभ्यर्च्य पश्चिमाभिमुखं रक्तयमारिरूपमात्मानं  
थात्वा रक्तचन्द्रमण्डलमध्यस्थं साध्यं विचिन्त्य स्वकाय-  
निर्गतरश्मिनाभिषिञ्च विह्वलीभूतं पादयोर्निपतितं  
विचिन्त्य मन्त्रं जपेत् ॐ हौः द्वौः विक्षतानन हुँ हुँ  
फट् फट् देवदत्तस्य वृते यज्ञदत्तं वशं कुरु हौः स्वाहा ।  
यदि वशं न गच्छति तदा दृतमधुरहितं तमेव चक्रं

<sup>1</sup> AC ०वर्णसूचै० ।

<sup>2</sup> Omitted in AC.

<sup>3</sup> C omits वशं कुरु हौः स्वाहा ।

<sup>4</sup> AC add वशिना ।

निर्धूमाङ्गरेण तापयेत् ॐ हौः द्वौः विक्रतानन हुँ  
हुँ फट् फट् देवदत्तस्य क्षते यज्ञदत्तं वशं कुरु होः इति  
मन्त्रं जपेत् ।

वश्यविधिः ।

श्मशानकर्पटे रजस्वलाकर्पटे वा लाक्ष्मारसमिश्रेण  
चक्रदयमभिलिख्य जःकारहौःकारेण नामाक्षरसहितेन  
विदर्भ्य स्वौकपालसम्पुटेऽवस्थाप्य रक्तपुष्पैरभ्यर्च्य  
सन्ध्याकर्निभं यमान्तकरुपमात्मानं रक्तवर्णाङ्कुशपाश-  
धारिणं ध्यात्वा तस्य हृदयं अङ्कुशेन विद्धा पाशेन गलके  
बद्धा आगच्छन्तं चिन्तयेत् । यदि नागच्छ्रति तदा  
खदिराग्निषु तापयेत्, मन्त्रं जपेत् । इति कर्मप्रसराणि  
तन्त्रे ज्ञातव्यानि ।

॥ रक्तयमारिसाधनं समाप्तम् ॥

271.

चैलोक्याभयदाननिर्भिततनुं<sup>१</sup> सौम्यस्वभावाशयं  
रक्ताकारकरं भयङ्करवपुर्विश्वार्थसम्पादकम् ।  
नत्वा मारचमूँ चमत्कृतिकरं श्रीरक्तकालदिष्टं  
व्यक्तं विस्तरोक्तिमात्मन इदं तत्साधनं लिखते ॥  
मन्त्यादौ सुखविष्टरः स्वहृदये रक्तं रवेर्मण्डलं  
रक्ताकारजमन्त्ररक्तमसमं हुँकाररूपं ज्वलत् ।

<sup>१</sup> AC ०चिक० ।

<sup>२</sup> Ab ०तदु० ।

<sup>३</sup> Ab स्वयं ।

<sup>४</sup> AC ०पूर्वचार्य० ।

<sup>५</sup> AC ०विश्वं० ।

<sup>६</sup> Ab स्वल्पयं ।

<sup>७</sup> AC ०ङ्गार०, N ०ङ्गार० ।

<sup>८</sup> Ab ०मन्त्रसमयं ।

तत्संस्फारितरक्तरश्मिगहनाकृष्टांश्च बुद्धान् गुरुन्

श्रीमद्रक्तयमान्तकादिसहितानालस्य हुँकारतः ॥

नानापुष्पसुगन्धधूपविविधाकारेण पूजाविधिं

निष्पाद्यात्मगतं यदस्ति कलुषं तद् देशयेत् तत्पुरः<sup>१</sup> ।

पञ्चात् शेषविधिं विधाय विधिवत् तच्छून्यतां भावयेत्

ॐ शून्यादिकगाथया तदनु रक्ताकारजातारुणे<sup>२</sup> ॥

हुँकारेण विनिर्मितं शशधरामं सार्द्धमुण्डाङ्कितं

दण्डं हुँकतिभूषितं च सकलं चैतत् चिरं वौश्यं च ।

श्रीमद्रक्तयमान्तकं निजतनुं सच्चिन्तयेत् भावकः

प्रत्यालौढपदस्थितातिविक्रतं रक्ताङ्गमत्यङ्गुतम् ॥

क्रुद्धं चैकमुखं भुजद्वययुतं सव्येतरे 'संस्थितं

रक्तापूर्णकपालकं तदनु वै सव्ये च मुण्डाङ्कितम् ।

दण्डं शुभ्रतनुं भुजङ्गनि<sup>३</sup> चयैः प्रारब्धशोभाविधिं

पिङ्गोर्ङ्गस्थशिरोरुहं कृतगलचम्राम्बरं द्विपिनः ॥

प्रत्यालिङ्गितकन्ध्यरं सरभसं सत्स्वाभयाङ्गस्यथा

श्रोणेविच्युतवस्त्रया भुजयुगोपेतैकवक्राजया ।

गाढा<sup>४</sup> लिङ्गनसम्पृष्ठैकरसया चालौढपादस्यथा

पञ्चान्नाथहृदि प्रचण्डकिरणं तद्रूपिहुँकारजम् ॥

दण्डं शुक्रतरं च सार्द्धशिरसा युक्तं स्फुरज्ज्वालिनं

तन्मध्ये च सुरक्तहुँकतिवरं स्फूर्जद्रविस्यं कृतौ ।

<sup>१</sup> ANC त्यनः० ।

<sup>२</sup> AC ०वच्छू० ।

<sup>३</sup> ANC ०रुणा० ।

<sup>४</sup> AC क्रं ।

<sup>५</sup> Ab सुस्थि० ।

<sup>६</sup> ANC ०लाङ्ग० ।

<sup>७</sup> AC omit three lines from here.

<sup>८</sup> N ०क्रम० ।

<sup>९</sup> N ०स्त्रया० ।

<sup>१०</sup> Ab ०लिङ्गित० ।

यश्येत् गुह्यविशेषणं भगवतो वज्रं च हुँसम्भवं  
 सद्वीजात् परिणामजं भगवतौगुह्याष्टपचाम्बुजम् ॥  
 ॐ सर्वेति पुनश्च मन्त्रमसमं चोचारयेत् साधकः  
 पश्चान्नाभितलेऽष्टपचकमले संरक्तसम्यग्ज्वलत् ।  
 हौःकारं च विचिन्तयेत् तदुपरि व्यादीर्घरेखां सितां  
 आकाशाभिमुखं सुरक्तमसमं श्रीमद्यमारिप्रभुम् ॥  
 भावयेदीहशं सर्वं जग्द्रक्षैकमानसम् ।  
 सैरभृष्टराजौवसमासौनमनुत्तमम् ॥  
 यथोक्तसमयो युक्तो योगी समयपूर्वकम् ।  
 चिसन्ध्यं भावयेत् सर्वं शङ्काविगतमानसः ॥  
 तस्यावश्यमयं जगद्गुरुवरः संसिध्यति ध्यायतो  
 'दुःखाभोधिनिमग्न' दुःखितजनोङ्गारैकचित्तस्थितिः ।  
 मन्त्रौ चापि ततः प्रभृत्यनुदिनं देवासुरस्वामिभि-  
 'र्वन्द्योऽलङ्घ्यतरः सुखौ स नियतं दुष्टोऽग्न्यतादिभिः ॥  
 श्रीमद्रक्तयमानकस्य रचनाद् यत् साधनं श्यामलं  
 पुण्यप्राप्तमतुल्यसङ्गुरुवचः पानात् मयाऽन्नायतः ।  
 यद् वैरोचनरक्षितेन जगतः सर्वार्थसम्पत्तये  
 सम्भूयाद् भवपङ्कमग्रवपुषः 'क्षेशन्ध्यकारद्विषः ॥

<sup>१</sup> ANC °चन्द्राम्बु° Ab °पात्राम्बु° । <sup>२</sup> ANC °तन्मनः ।

<sup>३</sup> Ab °इक्षासमाकुलं ।

<sup>४</sup> Instead of this line Ab has—लोकालोककरो विमुङ्करणः प्रारब्धकोपक्रमः ।

<sup>५</sup> AC °दुष्ठु° ।

<sup>६</sup> ANC °विंश्नो° ।

<sup>७</sup> AN °पादा° ।

<sup>८</sup> ANC रागादिदोषः ।

ॐ आँ जिं खं वुं हुं, समयाधिष्ठानमन्त्रः । ॐ ह्लैः  
द्वीः विक्षतानन हुं हुं फट् फट् स्वाहा । ॐ यमान्तक  
हुं फट् ।

॥ स्वाधिष्ठानं रक्तयमारिसाधनं समाप्तम् ॥

272.

नमो रक्तयमारवे ।

प्रत्यालौढपदोर्द्धकेसरसटाकोटिखलं तारका-  
कुन्दापौडकरालभोगिपटलालज्जारभौमास्यदम् ।  
उद्यहश्चिणपाणिदण्डविकटं प्रज्ञासमालिङ्गितं  
नत्वा रक्तयमारिमात्ममतये तत्साधनं ब्रूमहे ॥  
स्थित्वा श्मशानवनपर्वतगङ्गरेषु  
मन्त्रौ मनोज्जभवनेष्वथ स स्वचित्ते ।  
आकारजातमिहिरोपरि रक्तवर्ण-  
हुंकारमुच्छ्लदननष्टणिं विभाव्य ॥  
तद्रश्मिभिः प्रकटिताम्बरबोधिसत्त्व-  
‘चर्यान्तरालगतबुद्धगणं त्वनन्तम् ।  
आलम्ब्यमानससरोऽङ्गवभूरिपुष्यैः  
सम्पूजयेत् तमपि सप्तविधैश्च चित्तैः ॥

<sup>1</sup> ANC omit.

<sup>2</sup> Ab omits स्वाधिष्ठान० ।

<sup>3</sup> A °चल० ।

<sup>4</sup> A चर्यावचकान्त० ?

<sup>5</sup> A °भर० ।

यद् वक्ष्यमाणमतिपाटलपार्वणेन्दु<sup>१</sup>-

सन्ध्याद्युतिश्मनश्चुमथ प्रपूज्य ।  
मैचौकपानुदितचित्त उपेक्षकोऽसौ

संहत्य सर्वमुदितं खलु धर्मधातौ ॥

शरदमलसुटूराकाशसङ्काशश्वन्यं

सकलमथ विदित्वा मन्त्रपाठं विदध्यात् ।

ॐ स्वभावशुद्धाः सर्वधर्माः स्वभावशुद्धोऽहम् ।

पुनरपि निजकायाकारसत्कायहृष्टं

स्थगयितुमथ मन्त्रौ भावयेन्मन्त्रमेवम् ॥

ॐ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहम् ।

जगत् चातुं पूर्वप्रणिधिवलमाश्रित्य सकलं

ततः श्रोणाकारोऽन्नवतरण्णिविम्बं तदुपरि ।

सितं हुँकारं तन्निविडतरदण्डं चलशिरो-

गलद्रक्ताम्बानस्फुटकुसुममालाच्चितमिव ॥

ततो ध्यायेदेभिः खलु परिणमयाथ सकलैः

स्वयं वौराकारं विकटकटुदंश्लोकटमुखम् ।

चिभिर्नैचैर्लोकचितयभयदं वा भवशिखा-

करालैरद्वादृप्रहसितकृतस्फूर्ज्युशतम् ॥

हुँकारोऽन्नवहुँपदाङ्गितसितं दण्डं च सव्ये करे

रक्तापूर्णकपालहस्तमपरं वन्देऽथ तं दुर्वमम् ।

<sup>१</sup> A °याच्चिनेन्दु? After this A and C repeat the concluding portion of the previous Sādhana from दुःखाभ्योधिनिमयं to the end, which is followed by the present Sādhana.

<sup>२</sup> श्रोना०, C श्राना० ।

<sup>३</sup> C °कश्चोट० ।

भोगीन्द्रामलवौरपट्टघटनाकाठिन्यपौनोर्द्धगः  
प्रेष्ट्विज्ञकरालकेशरस्तं ध्यायात् प्रभालोहितम् ॥

प्रत्यालौढपदाच्चितैकमहिषो धावत्पदप्रेष्ट्वित-  
स्फाराराताम्बसरोजमुग्रशिरसा व्यालम्बिमालाधरः ।

कल्पान्तानलतोग्रदौधितिधरं दंष्ट्रान्तरालो ललज-  
जिह्वामूलघनोग्रधोरविसरद् हुँकारपूर्णस्यकम् ॥

इत्थं रक्तयमारिमात्मसकलं व्याघ्राजिनैकाम्बरं  
व्यग्रोदग्रभुजज्ञवज्ञकटिकं भोगीन्द्रकैर्भूषितम् ।

ध्यात्वा तन्मनसि प्रचण्डकिरणैर्वर्जहुँकारजातं (?)  
ज्वलहरण्डयुतं समन्वचरणं हुँलाञ्छितं भावयेत् ॥

तदनु मदनहष्टस्वाभया प्रज्ञया तं  
प्रभवदरुणहुँकणासङ्गुजदयम् ।

ऋजुमतिरक्ताःकारजाम्भोजगुह्या-  
स्फुरणरभसयाऽलिङ्गितं चैकवक्त्रम् ॥

स्फुटमिति चरमानं सम्पुटाकारयोगं  
ग्रहिलविगलदंशुप्रज्ञया श्निष्ठरूपम् ।

अधर इह तु नाभेरष्टपञ्चं विभाव्य  
प्रसरदरुणवर्णं ह्रीः सिताम्भोजमस्याः ॥

पिशङ्गश्मश्रुभौधमास्यं देवताकारमात्मनः ।

विभाव्यैवं महारागदौपकं मन्वमापठेत् ॥

ॐ सर्वतथागतानुरागेण वज्रस्वभावात्मकोऽहम् ।

‘कुं यक्षमहाकालं लोहिताङ्गं यमान्तकम् ।

निधायेन्नित्ययोगेन न चिरात् फलमश्रुते ॥

<sup>१</sup> AC ० यन्तं ।

<sup>२</sup> A ० श्निताः ।

<sup>३</sup> A ० भौमास्यदं ।

<sup>४</sup> C कुं ।

<sup>५</sup> A ० चैपमा० ।

सुगतपञ्चकचञ्चलविग्रहं  
 स्फुरणसंहरणोऽतदौधितिम् ।  
 भुजगराजितमुख्सत्करं  
 भयदण्डविमण्डितहस्तकम् ॥  
 कपिलविद्युदधिद्युतिकेसरं  
 विशद्मुण्डघटाक्षतशेखरम् ।  
 दिभुजमेकमुखं कृतसम्पुटं  
 सहजया सहशप्रभया सह ॥  
 मदनपञ्चसुधासहपञ्चकैः  
 ग्लकहनादिभिरुत्तमदौपकैः ।  
 समयवस्तुभिरेभिरुपागतः  
 शमनशचुमिमं परिभावयेत् ॥  
 यदि कवित्वसुखित्वसुधीरता  
 धरणिराज्यमथान्यदपौष्टि ।  
 तदपि रक्तयमारिसमाधितो  
 भवति सर्वमिहास्ति न संशयः ॥  
 इत्यं रक्तयमारियोगसहितो योगी ब्रजेत् कुचचित्  
 दूरोदारगिरिश्मशानभयदस्थाने तदा दुर्जयः ।  
 हिंसैर्जन्तुभूतैश्च राक्षसबलैर्देवासुरैश्च ज्वलज्-  
 ज्वालाज्ज्वालजटालकोटिकुलिशालङ्कारपाणिर्यथा ॥  
 ध्यानात् खिन्नः स मन्त्रौ जडिमचयघनध्वान्तमुष्टिं ध्वसन्तं  
 भास्वन्तं मन्त्रराजं तरणिमिव जपेत् चित्तबौजात्  
 स्फुरन्तम् ।  
 उँ ह्रीः द्वीः विक्षतानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा ।

¹ AC ० भयदाव० ।

² A जदि० ।

सत्त्वानां स्वस्ति हेतो भट्टिति भगवतो रूपमालाम्ब्य योगी  
द्वद्वा दिक्चक्रपालान् <sup>१</sup> बलिमिति कुलिशावद्मुद्रोऽथ  
दद्यात् ॥

ॐ इन्द्राय हौः यमाय द्वौः वरुणाय <sup>२</sup> वि कुवेराय <sup>३</sup> क  
ईशनाय त आग्नेये आ नैक्षत्ये न वायव्ये न चन्द्राय  
हुँ अर्काय हुँ ब्रह्माणीयै फट् वसुन्धरायै फट् वेमचिचिरे  
स्वाहा सर्वभूतेभ्यः हा हा ही ही हुँ हुँ हे० हे० स्वाहा—  
बलिमन्त्रः ।

द्रुतमिह भणित्वा साधनं यन्मयासं  
कुशलममलमास्तां तेन साप्तः सधर्मः ।

भवजलनिधिपारं गन्तुमावद्वसेतु-  
प्रतिनिधिरतिदुःखं (?) जौवलोकचयस्य ॥

॥ आर्यमारिसाधनं समाप्तम् ।

। क्वितिरियं पैण्डपातिकमिष्ठुगुणकरगुप्तपादानामिति ॥

<sup>१</sup> A चलि० ।

<sup>२</sup> AC घेम ।

<sup>३</sup> AC ऊ० ।

<sup>४</sup> C इन्द्राय ।

273.

नमः क्षेत्रायमाश्वे ।

न दुष्टचित्ताखिलसौम्यभावाद्-

विनेयमार्गं सुखमाश्रयन्ते ।

इति स्फुटं येन यमारिरूपं

कृतं सदा तं प्रणमामि निम्नः ॥

पराभ्यर्थनया तस्य साधनं क्रियते मया ।

कृपालुर्दुष्करक्ते अपि नो वौक्षते बलम् ॥

भूत्वा श्रीमान् यमारिर्जगदिदमखिलं तत्स्वरूपं करिष्ये  
इत्येवं योगयुक्तः स्वकहृदि तरणौ बौजमाद्यं च हृष्टा ।  
पूजां कृत्वा जिनानां सुविततकरुणस्तत्प्रभाभिः समन्नात्  
तेषामग्रे निविष्टस्त्रिशरणगमनं सर्वभावैर्विदध्यात् ॥

रत्नचयं मे शरणं सर्वं प्रतिदिशाम्यघम् ।

अनुमोदे जगत्पुण्यं बुद्धबोधौ दधे मनः ॥

शून्यलक्षणविरहादनिमित्तकारणस्य वैगुण्यात् ।

तर्काविषयं यस्मात् प्रणिधानं नास्ति सर्वच ॥

ॐ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहम् ।

धर्मोदयशुपिरान्तश्चैत्यं विश्वाजवज्रमध्यस्थम् ।

तज्जर्भे हुँकुलिशं ध्यायात् शशिमण्डले योगी ॥

ॐ वज्रात्मकोऽहम् ।

तन्निर्मितं वज्रधरं सविद्यं

नौलारुण्यस्यं सितमध्यभागम् ।

वज्रासिराजौवसुरत्रिहङ्गं

वज्रासनस्यं सुविचिन्त्य सम्यक् ॥

होःकारद्वयगर्भितमात्मानं चक्षरं स्फुटं हृष्टा ।  
 निर्गतगभस्तिमण्डलपरिपूरितसर्वदिग्भागम् ॥  
 मुखेन तस्य प्रविशेद् विधिज्ञः  
     ‘ततोऽच पद्मे द्रुततां ब्रजेच्च ।  
 तद्रश्मियोगात् पितरौ विलौनौ  
     दिग्देवतौ गौतमिदं ततोऽच ॥  
 त्वं वज्रचित्त भुवनेश्वर सत्त्वधातो  
     चायाहि मां रतिमनोज्ञमहार्थकामैः ।  
 कामाहि मां जनकं सत्त्वं महाग्रवन्धो  
     यदौच्छसे जीवितं मञ्जुनाथ ॥  
 त्वं वज्रकाय ‘बहुसत्त्वप्रियाङ्क’ चक्र  
     बुद्धार्थबोधिपरमार्थहिताऽनुदर्शौ  
 रागेण रागसमयं मम कामयस्व  
     यदौच्छसे जीवितं मञ्जुनाथ ॥  
 त्वं वज्रवाच सकलस्य हितानुकम्पौ  
     लोकार्थकार्यकरणे सदा संप्रवृत्तः ।  
 कामाहि मां सुरतचर्यं समन्तभद्र  
     यदौच्छसे जीवितं मञ्जुनाथ ॥  
 त्वं वज्रकाय समयाग्रं महाहितार्थं  
     सम्बोधिवंशतिलकं समतानुकम्पौ ।  
 कामाहि मां गुणनिधिं बहुरत्नभूतं  
     यदौच्छसे जीवितं मञ्जुनाथ ॥<sup>1</sup>

<sup>1</sup> AC तत् रूपोऽच ।

<sup>2</sup> AC समौ ।

<sup>3</sup> AB मञ्जू ।

<sup>4</sup> AC वच० ।

<sup>5</sup> AC प्रियाय० ।

<sup>6</sup> AC मञ्जू ।

<sup>7</sup> Identical Slokas also occur in *supra* 162-3.

चोदनामुररौक्त्य स्वमन्त्रार्थशरौरभाक् ।  
 भावनाद्यहदा युक्तो मङ्गलकलनात्मनि ॥  
 तत्र स्वदेवताकारान् बुद्धा तद्रश्मिसञ्चयैः ।  
 प्रवेश्य विधिवद् भूयात् यमारिरतिभौषणः ॥  
 कठोरवर्हिकण्ठाभः सव्यशुक्लारुणेतरः ।  
 क्रोधपर्यङ्कयोगेन विश्वाजरविसंस्थितः ॥  
 स्वाभविद्याधरास्वादरसायनमहासुखः ।  
 कडारोर्द्वंज्वलत्केशः पिङ्ग-भूश्मश्रुलोचनः ॥  
 फणीन्द्रष्टन्दनेपथ्यो मृणालधवलदिजैः ।  
 मुहरासिधरः सव्ये वामे राजौवरलधृक् ॥

ॐ धर्मधातुवज्रस्वभावात्मकोऽहम् । <sup>१</sup>श्चि॑ जँ खँ गँ  
 तथा क्षँ सँ रँ चक्षुरादिषु भावयेत् । जः हुँ वँ होः तथा  
 खँ रँ वाह्ये रूपादिके न्यसेत् । भूतेषु च यथा लोँ माँ  
 पाँ ताँ इति च । सम्यति वुँ आँ जिँ खँ हुँ इत्येभिः  
 पञ्चस्कन्धान् विशेषयेत् । चित्ते वाचि तथा मूर्धि हुँ आः  
 ॐकारजान् प्रभून् वज्राजचक्रमध्यस्थान् ध्यात्वा मन्त्र-  
 मिमं वदेत् ॐ सर्वतथागतचित्तवज्रस्वभावात्मकोऽहम्,  
 ॐ सर्वतथागतवाग्वज्रस्वभावात्मकोऽहम्, ॐ सर्वतथा-  
 गतकायवज्रस्वभावात्मकोऽहम् ।

<sup>१</sup>ततो बुद्धान् गगनोदरस्थान्  
 सञ्चिन्त्य हन्मन्त्रसमुत्थिताभिः ।  
 तन्मुक्तरश्म्युत्थसमस्तदेवी-  
 कराग्रनिर्मुक्तसरोजलेन ॥

<sup>१</sup> AC खि<sup>२</sup> AC तथा

संसिक्तसर्वावयवः प्रभावान्

कुलाधिपाधिष्ठितपद्मचूडः ।

ततोऽनुविद्यावयवेषु योगी

कुलानि पञ्चाप्रततं विदध्यात् ॥

मूर्धि तथा स्तनमधे नाभौ गुह्ये च चरणपर्यन्तं देव्या  
भवन्ति ॐ हुँ स्वा आ हास्यानि बौजानि । हुँकार-  
जनितकुलिशं तन्निर्मितगुह्यकमलया देव्या अनुराग-  
सुखितयाऽखिलगगनोदर्वर्त्तिनो बुद्धान् ॐ सर्वतथा-  
गतानुरागेण वज्रस्वभावात्मकोऽहं वज्राजधनिर्भिरुद्धान्  
पद्मान्तर्विनिवेश्य च तत्प्रभोऽङ्गवरूपादैः स्वभावतो बुद्धान्  
प्रपूजयेत् ॐ सर्वतथागतपूजावज्रस्वभावात्मकोऽहम् ।

वाच्यवाचकनिर्मुक्तं सर्वं स्थिरचलादिकम् ।

दृष्ट्वा बुद्धान् ख्यादेभिः सङ्गूतगुणसम्पदैः ॥

अश्लोभ्य वज्रमहाज्ञान वज्रधातु महावुध ।

चिमण्डल चिवज्ञाय घोषवज्र नमोऽस्तु ते ॥

वैरोचन महाशुद्ध वज्रशान्त महारते ।

प्रकृतिप्रभास्वराग्राय देषवज्र नमोऽस्तु ते ॥

रत्नराज सुगामीर्थं खवज्ञाकाशनिर्मल ।

स्वभावशुद्ध निर्लेप कामवज्र नमोऽस्तु ते ॥

वज्रामित महाराग निर्विकल्प खवज्रधृक् ।

रागपारमिताप्राप्त भाषवज्र नमोऽस्तु ते ॥

अमोघ वज्रसम्भूत सर्वाशापरिपूरक ।

शुद्धस्वभावसम्भूत वज्रसत्त्व नमोऽस्तु ते ॥

अनिलानलचक्रसंस्थं ध्यात्वा पञ्चामृतं कपालान्तः ।  
 प्रणवोपेतं सार्चिरुद्यक्षरजसेन तेनैव ॥  
 प्रौणयेत् स्वं परांश्वैव ततो मन्त्रं स्फुरन् जपेत् ।  
 प्रपूज्य संहरेत् चान्ते स्वयोगात्म्यं विसर्जयेत् ॥  
 इति रचनासङ्कलितं शशभृदलयं तु यच्छुभं तेन ।  
 मङ्गलयुक्तो लोको लभतां जैनं परं शश्वत् ॥

॥ श्रीमद्यमारिसाधनम् ।  
 । कृतिः श्रीमङ्गलसेनस्य ॥

274.

नमो यमान्तकाय ।

हुँवौं निष्पाद्य शुद्धिपर्यन्ततः स्त्र्यस्थहुँकारनिष्पन्नं  
 यमान्तकं क्रुद्धं ऊर्ध्वकेशं कृषणं पणमुखं घटभुजं घटचरणं  
 महिषारूढं प्रत्यालौढस्थितं नरमुण्डरुण्डैर्विभृषितं अति-  
 भयानकाकारं व्याघ्रचर्मनिवसनं दक्षिणे खड्गमुहर-  
 वज्ञाणि वामे घणटावज्ञपाशमुघलान् धारयन्तं मुकुटे  
 अशोभ्यं विभावयेत् । ततः समयमुद्रां बन्धयेत् । सम्पटा-  
 च्चलिं बद्धा अङ्गुष्ठौ विकसितौ तर्जन्योर्मध्ययुग्मतौय-  
 पर्वाणि भञ्जयेत् । ऊँ ह्रीः द्वीः विक्ताननं हुँ हुँ फट्  
 फट् स्वाहा इति मन्त्रं जपेत् ।

॥ कृष्णयमारिसाधनम् ॥

275.

आदौ तावन्मन्त्रौ सुखासनोपविष्टः साधको रक्ता-  
कारनिष्ठनं स्त्र्यमण्डलं स्वहृदि विभाव्य तदुपरि नौल-  
हुँकारं विन्यस्य हुँकाररश्मिजयमान्तकादैन् गुरुबुद्ध-  
वेधिसत्त्वावलम्ब्य पुष्पादिभिः सम्पूज्य नमस्त्राव्य चिश-  
रणगमनादिकं कृत्वा श्रून्यतां भावयेत् ॐ श्रून्यता-  
ज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहम् । तदनन्तरं रक्ताँकारजस्त्र्य-  
मण्डलोपरि हुँकारं तत्परिणतं वज्राङ्कितनौलदण्डं हुँका-  
राधिष्ठितं विभावयेत् हुँकाररश्मिचोदितसर्वतथागत-  
प्रवेशपूर्वकम् । एतत् सर्वं परिणाम्य यमारिं विचिन्तये-  
दात्मानं प्रत्यालौढपदस्थितं एकमुखं द्विभुजं नौलवर्णं  
दक्षिणकरे वज्राङ्कितोद्यतनौलदण्डं वामकरे तर्जनीपाशं  
हृदि, एवम्भूतं यमारिं स्फुरत्संहरद्रूपं विश्वदलकमलो-  
परि स्त्र्यस्थमहिषारूढं भावयेत् । ततो भगवतो हृदि  
स्त्र्यमण्डले हुँकारपरिणतं हुँकाराधिष्ठितं नौलदण्डं  
हुँकारनिर्गतरश्मिना जगदवभास्य पुनस्तचैव प्रवेशयेत् ।  
एवं क्रमेण यावदिच्छं स्फुरणसंहरणं कुर्यात् समयादि-  
विधिपूर्वकम् । एवं द्विचिचतुःसन्ध्यं भावयेत्, ॐ हौः श्रीः  
विष्णतानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा इति मन्त्रं जपेत् ।

॥ कृष्णयमारिसाधनं समाप्तम् ॥

<sup>1</sup> A omits.

<sup>2</sup> N. oङ्कारं ।

<sup>3</sup> AC. बुद्धसत्त्वा० ।

276.

अन्तर्स्तुषार<sup>१</sup> मपि येन दयावशेन  
 सन्दर्शितं हठविनेयजनेषु रौद्रम् ।  
 विश्वोपकारविधिनाटकनर्तकाय  
 तस्मै मम प्रणतिरस्तु यमान्तकाय ॥  
 आदौ स साधकवरः सुखदासनस्थो  
 ध्यानालये सुरभिगन्धमनोभिरामे ।  
 ध्यायात् समाहितमना हृदये स्वकीये  
 रक्ताक्षतिप्रभवचण्डमरौचिविन्वम् ॥  
 तस्योपरि स्थितसरश्मिकनौलवर्ण-  
 हुँकाररश्मिशत<sup>२</sup> जातयमान्तकादौन् ।  
 सम्पूज्य मानसविनिर्मितपुष्पधूप-  
 दीपादिभिर्बहुविधैः प्रणिपत्य 'भत्या ॥  
 कुर्व्वात् पूर्वकातकल्मणदेशनादौन्  
 श्रुन्यं जगदखिलमामुखयेत् ततोऽपि ।  
 ॐ<sup>३</sup> श्रून्यतादिवरमन्वपदेन कुर्यात्  
 आत्मस्वरूपपरिभावनमादरेण ॥  
 रक्ताक्षतिप्रभवचण्डकरस्थनौल-  
 हुँकाररूपकुलिशाङ्कितनौलदण्डम् ।  
 ५ दण्डस्थहुँक्षतिधरस्फुरदंशुजालं  
 सञ्चोदिताखिलजिनानयनप्रवेशम् ॥  
 हृष्टैतदेव निखिलं परिणम्य पश्चात्  
 आत्मानमाशु परिभाव्य यमारिरूपम् ।

<sup>१</sup> B ० महिषेण ।<sup>२</sup> ANC ० इन्द्रे ।<sup>३</sup> B ० जाप० ।<sup>४</sup> A भने ।<sup>५</sup> B omits six lines here.<sup>६</sup> AC ० भाष० ।

नौलाङ्गं भेकवदनं द्विभुजं सरोषं  
 सव्ये करे कुलिशाङ्कितनौलदण्डम् ॥

वामे करे तु हृदि तर्जनिपाशयुक्तं  
 भ्रूश्मश्रुजालकपिलौकतवक्तपद्मम् ।

व्याघ्राजिनां शुकसमावृतगुच्छदेशं  
 वक्त्रान्तरालविचलद्रसनाभुजङ्गम् ॥

सद्विश्वपत्रकमलापरि खृष्यपौठ-  
 संस्थायिचरणमहिषाक्रमणप्रवौणम् ।

लम्बोदरं विकटदंप्रभुखं च सर्वं  
 मार्त्तण्डमण्डलतुलाप्रणयिचिनेचम् ॥

क्रुड्डाष्टनागरचिताभरणं कपाल-  
 श्रेणीनिबद्धधनपिङ्गलफेरि चक्रम् ।

सद्यो गलन्नरशिरः कृतलम्बिहारं  
 अट्टाट्टहासरसनिर्जितमारसैन्यम् ॥

पश्चाद् विचिन्त्य भगवद्वद्यस्थितार्क-  
 संस्थायिहुँक्तिसमन्वितनौलदण्डम् ।

तत्त्वस्थहुँक्तिकरैरवभास्य विश्वं  
 तत्र प्रवेशमचिरेण पुनर्विदध्यात् ॥

इत्यं क्रमात् स्फुरणसंहरणं यथेष्टं  
 कृत्वा पुनः समयपूर्वकमेव सर्वम् ।

सन्ध्याचतुष्टयमिदं सकलं विभाव्य  
 खिन्नो यथाविहितमन्वजपं प्रकुर्यात् ॥

<sup>१</sup> A सर्वे ।

<sup>३</sup> AC °हस्ति०, B °फेर० ।

<sup>२</sup> ANC °दिने० ।

<sup>४</sup> B °सिय० ।

कृत्वा यमारिभगवल्लघुसाधनं मे  
 मैत्रीश्रियं यदिह जातमगणयपुण्यम् ।  
 तेनास्तु विश्वमखिलं भगवद्यमारि-  
 रूपं भवेयमहमप्यचिराद् यमारिः ॥  
 तचायं मन्त्रराजः, ॐ ह्रीः द्वौः विक्षतानन हुँ हुँ फट्  
 फट् स्वाहा ।  
 ॥ कृष्णायमारिसाधनम् ॥

277.

श्रीमन्तमन्तः'करुणामयं तं  
 सत्त्वार्थहेतोर्बहिरुग्ररूपम् ।  
 नाथं यमारिं प्रणिपत्य मूर्खा  
 लिखामि तत्साधनमिष्टहेतोः ॥  
 पूर्वं तु मन्त्रौ परिहष्टचेताः  
 सुखासनस्थोऽथ कृतप्रतिज्ञः ।  
 हन्त्यस्त्वहुँकारभवैर्विचिच्चैः  
 पूजासमूहैरभिपूज्य नाथान् ॥  
 कृत्वा च तेषां पुरतोऽथ पाप-  
 प्रकाशनादैन् परिभाव्य शून्यम् ।  
 समुद्गवं धूमसमप्रभं वै  
 धनुर्निर्भं मारुतमण्डलं प्राक् ॥

<sup>1</sup> Ab. °तन्त°, B. °मन्त्र° ।<sup>2</sup> ANC मन्त्रं ।<sup>3</sup> Ab. सङ्कृत° ।<sup>4</sup> Ab. °प्रभावं

रँकारबौजप्रभवं चिकोणं  
 रक्तं पुनर्भगडलमभिः संज्ञम् ।  
 वँकारजं वारुणमगडलं तु  
 घटोपमं शुक्रमधोमुखं च ॥  
 लँकारं जातं सुसमं सुपैतं  
 माहेन्द्रविम्बं चतुरस्त्रूपम् ।  
 हुँसुसमुद्गूतमथाएश्वरं  
 सुमेरुराजं च यथानुपूर्वा ॥  
 विचिन्त्य चोपर्युपरि क्रमेण  
 पूर्वोक्तवाव्यादिकमगडलादैन् ।  
 पश्चाच हुँकारजवज्जभूमिं  
 प्राकारं सत्पञ्चरमध्यभागे ॥  
 अकारनिष्ठनमगडविम्ब-  
 मध्यस्थधीः कारजमञ्जुवज्जम् ।  
 हृद्वाम् पुस्ताङ्ककरं कुमारं  
 वीरं च सव्योदयतचारुखङ्गम् ॥  
 पौतारुणाङ्गं सितपञ्चचौरं  
 सदज्जपर्यङ्कमतौव शान्तम् ।  
 ध्यात्वा पुनर्स्तदृदये विधुस्थ-  
 धीः कारजातारुणभानुविम्बात् ॥  
 समन्ततो निर्गतरक्तभाभि-  
 स्वैधातुकं व्याप्य सुसंस्थितान् ।

<sup>१</sup> Ab संज्ञिकं ।

<sup>२</sup> Ab oजं ।

<sup>३</sup> ANAb पूर्वं ।

<sup>४</sup> A सवं जन० ।

<sup>५</sup> B भागैः ।

<sup>६</sup> Ab पुस्तक० ।

<sup>७</sup> B oस्थितान् ।

क्रोधांश्च विद्याजिनबोधिसत्त्वान्  
 सञ्चोद्य चानौय च भानुविम्बे ॥  
 प्रवेश्य तस्मिन् सहसैकलोल्लौ-  
     भृत्यैव जातं पुनरेव स्थर्ये ।  
 स्फुरन्मयूखैरतिभास्वरं च  
     रक्तं सुविस्तौर्णतरं च तत्र ॥  
 हुँकारजं कृष्णकरालवजं  
     हुँकारगर्भं विविधांशुजालम् ।  
 ततस्तु संस्फार्य जिनादिबोधि-  
     सत्त्वान् पुनस्त्तैरपि पञ्जतिस्थान् ॥  
 सत्त्वान् प्रतिष्ठाप्य विनौय बोधा-  
     वानौय सर्वान् कुलिशे प्रवेश्य ।  
 अनन्तरं तत् परिणम्य वजं  
     ध्यायाद् यमारिं दिभुजैकवक्रम् ॥  
 वासे करे तर्जनिवज्रपाणं  
     सव्ये करे चोद्यतवज्रदण्डम् ।  
 उत्तानं सम्पातियमं च याम्य-  
     मारुढमालौढपदं महिष्यम् ॥  
 खर्वं च दंप्राविकृताननं च  
     महोदरं चापि च लम्बजिह्वम् ।  
 आपिञ्जश्मश्रूर्ष्वगमूर्झजातं  
     वभुम्भुवं रक्ततराक्षयुग्मम् ॥

¹ Ab भूतै० ।

² ANCB ०भासु० ।

³ A ०विश्वीर्ण० ।

⁴ C ०वदनं ।

⁵ Ab जिनबो० ।

⁶ Ab विनेय० ।

⁷ Ab चोद्र० ।

⁸ Ab ०सम्पत्ति० ।

⁹ AN चलवचिकं च ।

कृष्णं सरोषं भृकुटीललाटं  
 'हुत्कारिनागाष्टकभूषिताङ्गम् ।  
 व्याग्रजिनांशुं च कपालशेखरं  
 कृष्णं विमुण्डावलिहारधारिणम् ॥  
 भौमं युगा[न्ता]नलदीपिदीपं  
 भयङ्करस्यापि भयं दधानम् ।  
 उग्रं स्फुरदुद्यमारित्वन्दै-  
 नंतं च लोकोत्तरदेवसङ्घैः ॥  
 अट्टाट्टहासेन सुरासुरादौन्  
 सन्वासयनं परितः समस्तान् ।  
 विद्रावयनं च महोग्रमार-  
 सङ्घानशेषान् भुवनचयेऽपि ॥  
 एवं सदा ध्यानपरः स मन्त्रौ  
 मन्त्रं जपन् राचिन्दिवं विशङ्कः ।  
 स्थित्वा इमश्चानादिषु तत्त्वयोगात्  
 सिध्यत्यवश्यं 'समयौ विशुद्धः ॥  
 संलिख्य 'यत्साधनमेतदाप्तं  
 पुण्यं मया तेन यमारिवौरः ।  
 लोकोऽस्तु सर्वो जगदुग्रदुःख-  
 'सम्भारमारक्षयशौब्रकारौ ॥  
 ॥ कृष्णयमारिसाधनं समाप्तम् ॥

<sup>१</sup> Ab स्फू०, B ह० ।

<sup>२</sup> B ददा० ।

<sup>३</sup> Ab सत्प्ता० ।

<sup>४</sup> N हक्षम्बिमुण्डा० ।

<sup>५</sup> Ab समये विशुद्धः ।

<sup>६</sup> AC ०सन्धान०, Ab ०संसार०

278.

आदौ तावन्मन्त्रौ करुणावान् सुखासनासैनः पुरतो  
भगवन्तं यमदिष्ठं पटादिगतमवलस्य गुरुबुद्धिभिसत्त्वांश्च  
दद्वा नानापूजाभिः सम्पूज्य प्रणम्य च पापदेशनादिकं  
कुर्यात् । तदनन्तरं स्वभावशुद्धेत्यादिमन्त्रेण स्वभावशुद्धि-  
मधिमुच्य सर्वधर्मनैरात्मयं विभाव्य निजमन्त्रमुच्चारयेत्  
ॐ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहम् । ततः स्वहृदये  
अकारजचन्द्रमण्डले नौलहुँकारं क्वचित् स्तुर्यस्थं हुँकारं  
दद्वा तद्रश्मिभिर्विद्वान् विमर्द्य यमान्तकाकारक्रोधांश्च  
सत्त्वार्थकरणप्रवणान् संस्कार्यं भट्टिति तत्परिणामेन  
यमान्तकमात्मानं विचिन्तयेत् कृष्णं चिमुखं पडभुजं, क्वचित्  
षणमुखं पट्चरणं च, दंप्ताकरालवदन्मारक्तनयनं चक्र-  
खङ्गमूषपलधरदक्षिणभुजचयं वेत्तालौपरशुपाशधारिवाम-  
भुजचयं, खङ्गमुज्जरवज्रधरदक्षिणकरं वामे घण्टावज्रपाश-  
मूषलानि क्वचित्, जर्झपिङ्गलकेशमुण्डमालाविभूषित-  
मौलि[न]मष्टनागेन्द्रविरचिताभरणं अश्वोभ्यमुकुटिनं विश्व-  
दलकमलोपरि स्तुर्यमण्डले प्रत्यालौढपदस्थितमारक्त-  
प्रभामण्डलं विभाव्य स्तनान्तरचन्द्रमण्डले हुँकारं पश्येत् ।  
कायवाक्वचित्तमण्डलेषु ॐ आः हुँ इत्यक्षरचयं सितरक्त-  
कृष्णं यथाक्रमेण पश्येत् । तदनन्तरं स्वहृदौजनिर्गत-  
देवीभिरात्मानं सम्पूज्य संस्तुत्य च मन्त्रं पठेत् ॐ ह्रीः  
ह्रीः विकृताननं हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा ।

॥ कृष्णयमारिसाधनम् ॥

<sup>1</sup> ACBa ०मारक्तवदनमारक्त० ।

<sup>1</sup> Ab वच० ।

<sup>2</sup> ANC देवतौभिं ।

<sup>2</sup> Ab संयोज्य ।

279.<sup>1</sup>

ॐ नमो यमान्तकाय ।

कपालं मालिनं वीरं नागाद्याभरणोक्टम् ।  
 नत्वा यमान्तकं नाथं लिख्यते तस्य साधनम् ॥

सुखासने समासौनो हृदयस्तनौलहुँक्तिः ।  
 तज्जपूजाविशेषैश्च विभुमग्रे प्रपूजयेत् ॥

कृत्वा तस्य पुरोदेशे पापादिदेशनादिकम् ।  
 निःस्वभावं जगत् सर्वं भटित्यालोक्य सर्वतः ॥

हृदौजोहृदवच्छिह्नोत्यं प्रत्यालौढाहृष्टपङ्कजम् ।  
 भृकुटीभङ्गभौमास्यं पिङ्गलश्मश्रुमूर्द्धजम् ॥

चिभिर्वक्त्रैर्ललज्जैभौमदंष्ट्राकरालिनम् ।  
 रक्ताक्षं च वृहत्कुश्मिं नवनौलघनद्युतिम् ॥

मार्तण्डमण्डलस्थं च शिरस्यस्थिविभूषितम् ।  
 व्याघ्रचर्मांशुकं खर्वं सर्वगर्वापहारिणम् ॥

सूर्यप्रभामहातेजःपूरिताशेषदिङ्गुखम् ।  
 ज्वलज्ज्वालावलौतीव्रयुगान्तवह्निसन्निभम् ॥

चक्रासिमूषलं भास्वदेत्तालौपर्शुपाशकम् ।  
 विभ्राणं घटसु दिव्येषु सव्याव<sup>10</sup> सव्यपाणिषु ॥

सरोषं भौममत्युग्रं यमारिं मारमर्दनम् ।  
 हुँकारापूर्णकरणं च ध्यायाद् भौतिविवर्जितम् ॥

<sup>1</sup> This Sādhana is twice given in the MSS. A, N and C.<sup>2</sup> Ab मालं चौरं ।<sup>3</sup> Ab सम्पूर्ण भक्तिरो विभूं ।<sup>4</sup> AC पूजन् जपेत् ।<sup>5</sup> Ab ततः ।<sup>6</sup> ANCB दुर्दित० ।<sup>7</sup> Ab oलिभिः ।<sup>8</sup> B खड़ूं ।<sup>9</sup> B oपाणूं ।<sup>10</sup> ANCB सव्योग० ।

विंशत्यर्द्वसहस्राणां मन्त्राणां मन्त्रवित् सदा ।  
 जपन्नव्यग्रचित्तस्तु लभते सिद्धिमौहिताम् ॥  
 पूर्वसेवाविधेश्चैष मन्त्रः सिध्यति मन्त्रिणाम् ।  
 कर्मानुरूपतो वर्णं नोक्तमस्यातिविस्तरात् ॥  
 गुरुरूपदेशतस्तच्च चिन्तयं वाञ्छितसिद्धये ।  
 ज्ञेयं च यत्कर्तो धीरैः क्रव्यान् पञ्चापि सेवयेत् ।  
 बल्युपहारयोगेन चतुःसन्ध्यं विधौयताम् ॥  
 इति जापमन्त्रः— ऊँ ह्लौः द्वौः विकृतानन हुँ हुँ फट्  
 फट् स्वाहा ।

॥ यमान्तकसाधनं समाप्तम् ॥

### 280.

\*नमो यमान्तकाय ।

प्रथमं कृतमुखशौचादिको भावकः स्वहृदि अकारज-  
 चन्द्रे कृष्णयँकारं विभाव्य तत्किरणैर्गुरुबुद्धादीनानीय  
 सम्पूज्य पापदेशनादिकं विदध्यात् । ततो यँकार-  
 माचात्मको योगौ श्रव्यतामामुखैकत्याधिष्ठाय च प्रणिधि-  
 मनुस्मरेत् । तदनु रेफोङ्गवस्त्र्ये हुँकारभूतवज्रमुडरं च  
 स्वबौजलाञ्छनं विभाव्य तज्जनितं वज्रभूमिं वज्रप्राकारं  
 वज्रपञ्चरं च भावयेत् । तन्मध्ये चन्द्रमण्डलं द्विगुणस्वर-  
 वर्णमयद्वाचिंशत्नमहापुरुषलक्षणोऽद्वृतं प्रज्ञास्वभावं समौक्ष्य

<sup>1</sup> Ab o स्माभिर्दिं ।

<sup>2</sup> Ab o स्तत्त्वं ।

<sup>3</sup> ANB विद्येयमिति ।

<sup>4</sup> Ab and B give the *Namaskāra*.

<sup>5</sup> Ab ध्यायात् ।

तदुपरि अशैत्यनुव्यञ्जनविशुद्धिदिगुणित ड ड द ध 'य ल  
 युतकादिव्यञ्जनैर्दिगुणैर्निष्पन्नमपरं शशिमण्डलमुपायरूपं  
 स्फुरदनन्तलौधितिं ध्यायात् । ततस्तुभयनिष्पन्नस्त्वय्ये  
 नौलहुँयस्मुद्भूतं नववारिवाहनौलं महोदरं पिङ्गलतर-  
 भूष्मश्रूद्धकेशं दंप्रोत्कटं खर्वपौनमहिषस्यं व्याघ्राजिनधरं  
 मृगपतिचर्मोत्तरीयं अतिभयप्रदं स्वशरौररश्मिनिर्मित-  
 पञ्चक्रोधकृतस्फुरणं आभरणौकृतफणिराजं विगलच्छतार्ह-  
 नरशिरःश्रेणीधरं षड्भुजं सव्यभुजैर्मुद्भूतकरवाल'-  
 कुलिशधरं वामैस्त्रिभिस्तर्जनिकापाशमूष्पलधरं षणमुखं  
 प्रथमं 'चोर्द्धं च नौलं सितपौतरकृष्णाणं सव्येतरयोर्मुखं  
 क्रमशः, सर्वाणि मुखानि रक्तवर्तुलचिनेचाणि षट्चरणं  
 च पदाभ्यां प्रत्यालौढं 'द्वाभ्यां विरचितन्तर्यं अपराभ्यां  
 कृतसच्चपर्यङ्कं स्फुरदर्कमध्यसंस्थान् विघ्नानामर्हयनं अष्ट-  
 करोटीसुघटितभौपणतरमुण्डमालाम् । तदनु 'श्लिं जँ खँ  
 लँ स्कँ सँबौजसमूताः श्लितिर्गर्भवज्रपाणिखगर्भलोकेश्वर-  
 विस्त्रिभिसमस्तभद्रनामानश्वस्तुषि कर्णे ग्राणे जिह्वायां  
 स्तनयोश्च नाभौ च चक्राशनिरत्नाम्बुजसायकशतकोटिधरं  
 दक्षिणकरैः वामकरेण तर्जनिमुद्राः सितकृष्णपौतरकृ-  
 श्यामशुक्लाश्वन्दस्थाः । तदनु शिरसि करणे हृदये काय-  
 वचनचित्तस्थाः चन्द्रमण्डलासीनाः ॐ-आः-हुँसम्भवाः  
 सितरकृष्णवर्णाश्वकाम्बुजधारिणः सव्यैर्वामकरैस्तर्जनौ-

<sup>१</sup> ANCAb य र ल व ।

<sup>२</sup> ANCAb : त्तदुपरि ।

<sup>३</sup> ANC omit oन्ह० ।

<sup>४</sup> Ab oशरं ।

<sup>५</sup> Ab चोर्द्धनौलं ।

<sup>६</sup> NCB ताभ्यां ।

<sup>७</sup> B खिं ।

<sup>८</sup> Ab oरक्ता० ।

मुद्रा ध्येयाः । ततो हृषीजरश्मिभिर्ज्ञानसत्त्वमानौय<sup>१</sup> सम-  
रसतां विभाव्याक्षेष्ट्रभ्यमौलिनमात्मानं चिरं भावयेत् ।  
खेदे तु मन्त्रं जपेत् । तत्त्वायं मन्त्रः— ऊँ ह्रौः द्वौः विक्ष-  
तानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा । ततो विसृज्योत्तिष्ठेत् ।

॥ इति यमान्तकसाधनम् ॥

281.

आदौ तावत् सुखासनोपविष्टः साधको रक्ताकार-  
निष्पन्नं स्त्र्यमण्डलं स्वहृदये विभाव्य तदुपरि नौलहुँकारं  
विन्यत्य हुँकाररश्मिजविद्वारिं गुरुवुद्बोधिसत्त्वांश्वावलम्ब्य  
पुष्पादिभिः सम्पूज्य नमस्कृत्य चिशरणगमनादिकं  
क्षत्वा शून्यतां भावयेत्, ऊँ शून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्म-  
कोऽहम् । तदनन्तरं रक्ताकारजस्त्र्यमण्डलोपरि हुँकारं  
तत्परिणतं वज्रं हुँकाराधिष्ठितं विभावयेत् । हुँकाररश्मि-  
चोदितसर्वतथागतप्रवेशपूर्वकमेतत् सर्वं परिणाम्य विद्वा-  
न्तकं विचिन्तयेत् आत्मानं प्रत्यालौढपदस्थितं एकमुखं  
द्विभुजं नौलवर्णं वामकरेण तर्जनिकापाशं दक्षिण-  
करेणोद्यतवज्रं भयानकं पिङ्गलोद्धर्केशम् । ततो भगवतो  
हृदि स्त्र्यमण्डले हुँकारपरिणतं हुँकाराधिष्ठितवज्रं

<sup>१</sup> C समयसत्त्वं ।

<sup>२</sup> B हह instead of फट् फट् ।

<sup>३</sup> A वचस्तु ।

<sup>४</sup> A °कम्मे ।

<sup>५</sup> B °नौको ।

एवमूतं विद्वारिं स्फुरत्संहरद्ग्रूपं विश्वदलकमलोपरि  
स्त्वर्थस्थं भावयेत् । समयादिविधिपूर्वकं एतद् द्विचिच्चतुः-  
सन्धं भावयेत् । ॐ आः विद्वान्तकत् हुँ ।

॥ विद्वान्तकसाधनम् ॥

282.

नमो यमान्तकाय ।

ॐ इन्द्राय ह्रौः, यमाय द्वौः, वरुणाय वि<sup>१</sup>, कुवेराय कृ,  
ईशानाय त, अग्नये आ, नैर्कृतये न, वायवे न, चन्द्राय  
हुँ, अर्काय हुँ, ब्रह्मणे फट्, वसुधारायै फट्, वैमचिचिणे  
'स्वा, सर्वभूतेभ्यो हा<sup>२</sup>', ही ही हुँ हुँ हेँ हेँ स्वाहा ।  
वलिमन्त्रः । यत् 'खाद्यते तत् सर्वं यमारये देयम् ।

॥ [ यमान्तकस्य वलिमन्त्रः ] ॥

<sup>१</sup> NC विं ।

<sup>२</sup> B ब्राह्मणे ।

<sup>३</sup> ANC वैम० ।

<sup>४</sup> B खाहा ।

<sup>५</sup> B खाद्य ।

<sup>६</sup> N खाद्यं ।

283.

पूर्वोक्तविधानेन चन्द्रमण्डलोपरि पौत्रैँ कारपरिणतं  
 विश्वकमलस्थितं चिमुखं चिनेचं चतुर्भुजं क्षणशुक्त-  
 दक्षिणवाममुखं सुवर्णगोरं सच्चपर्यङ्किणं व्याख्यानमुद्रा-  
 धरकरदयं अपरदक्षिणवामभुजाभ्यां वरदपुष्पित-  
 नागकेशरमञ्चरीधरं नानालङ्कारधरमात्मानं मैत्रेय-  
 रूपमालम्ब्य मुद्रां बन्धयेत् । 'हस्तदयेन पृथक् मुष्टिं  
 बद्धा तर्जन्यौ अङ्गुष्ठमध्योत्यापिते पुष्पाकारेण मौलयेत् ।  
 ततो जापमन्त्रः— ऊँ मैत्रेय स्वाहा ।

॥ मैत्रेयसाधनम् ॥

---

284.

नमो जमलाय ।

पूर्ववत् शून्यतापर्यन्तं विचिन्त्याष्टदलविश्वपद्मोपरि  
 चन्द्रे जँकारजं भगवन्तं जमलं ध्यायात् सुवर्णवर्णं  
 लम्बोदरं सर्वालङ्कारधरं वामदक्षिणहस्ताभ्यां नकुलौ-  
 वैजपूरकधरं रत्नसम्भवमुकुटं उत्पलमालाधरम् । पूर्वादि-  
 दलेषु 'माणिभद्रपूर्णभद्रधनदैश्रवणान्, आग्नेयादिदलेषु  
 केलिमालौविचिचकु' गडलौ<sup>१</sup> मुखेन्द्रचरेन्द्रान्, तथा यथोक्त-

<sup>१</sup> C स्तन० ।<sup>२</sup> B .त्यिते ।<sup>३</sup> This Sādhana is given twice in B.<sup>४</sup> ANC मणि० ।<sup>५</sup> ANC .चिविकु० ।<sup>६</sup> N .सुखे० ।

क्रमेण तेष्वेव च वसुधारा<sup>१</sup>चिच्कालिदत्तासुदत्ताआर्या-  
सुभद्रागुप्ता<sup>२</sup>देवौ सरस्वतीत्येता यश्शिण्यश्चिन्ननौयाः । वसु-  
धारा तु जम्बलसहिता सर्वा यश्शिण्यो वसुधारावत्  
यक्षास्तु जम्बलवत् एवं ध्यात्वा जपेन्मन्त्रम् । तत्  
यक्षमन्त्राः— ऊँ जम्बलजलेन्द्राय स्वाहा । ऊँ माणि-  
भद्राय स्वाहा । ऊँ पूर्णभद्राय स्वाहा । ऊँ धनदाय  
स्वाहा । ऊँ वैश्रवणाय स्वाहा । ऊँ केलिमालिने  
स्वाहा । ऊँ विचिच्कुण्डलिने स्वाहा । ऊँ मुखेन्द्राय  
स्वाहा । ऊँ चरेन्द्राय स्वाहा । अथ यश्शिणीमन्त्राः—  
ऊँ वसुधा<sup>३</sup>रिण्यै स्वाहा । ऊँ चन्द्रकाल्यै स्वाहा ।  
ऊँ दत्तायै स्वाहा । ऊँ सुदत्तायै स्वाहा । ऊँ आर्यायै  
स्वाहा । ऊँ सुभद्रायै स्वाहा । ऊँ गुप्तायै स्वाहा । ऊँ  
देव्यै स्वाहा । ऊँ सरस्वत्यै स्वाहा । एवं ध्यायतां जपतां  
चिसन्ध्यं अष्टौ शतानि जलचुलुकानां प्रयच्छतां चैलोक्य-  
राज्यं ददाति । प्रातरका<sup>४</sup>करुदितेन जलमध्ये जपतां  
अक्षयधनसमृद्धिर्भवति । अथ सुवर्णादिपञ्चे वसुधारां  
यश्शिणीसहितां द्वितीयपञ्चे भगवन्तं जम्बलं यक्षैः परि-  
वृतमालिख्य सम्पुटीकृत्याराधयेत् । अष्टौ महासिङ्गौरपि  
ददाति ।

॥ इति जम्बलसाधनम् ॥

<sup>१</sup> B °चन्द्रकान्ति° ।

<sup>२</sup> AC °शुका° ।

<sup>३</sup> C °चले° ।

<sup>४</sup> B °रिणी° ।

<sup>५</sup> B °काल्यै ।

<sup>६</sup> NC °तर्का° ।

285.

श्रृन्यताभावनानन्तरं ईषद्रक्तचन्द्रमण्डले यक्षशकटक-  
 मष्टदलपद्माकारं तन्मध्ये वँकारेण वसुधारां पौतवर्णां  
 धान्यमञ्जरौहस्तां वरदां सर्वालङ्कारभूषितां अष्टयक्षिणौ-  
 परिवृताम्— तद्यथा, भद्रा सुभद्रा सुनन्दा<sup>१</sup> गुप्ता सुगुप्ता  
 सरस्वतौ आर्या चन्द्रकान्ता चेति । एताभिः परिवृता  
 महादेवौ तस्या भगमध्ये जँकारजं जम्भलं वसुधारा-  
 ११लिङ्गितं सम्पुटबोधिचित्तविनिर्जीतं रत्नसमुन्नतहस्तं  
 प्रव्यक्तं भावयेत् । क्षरणकाले भगवतः पूर्वस्यां दिशि  
 नौलवर्णं माणिभद्रं दक्षिणस्यां दिशि पौतवर्णं पूर्णभद्रं  
 पश्चिमायां रक्तं वैश्रवणं उत्तरस्यां रक्तं धनदं अग्निनैर्वृति-  
 वायव्यैशानकोणेषु नौलं पूर्णं सुपूर्णं पौतं केलिमालिनं  
 रक्तवर्णं मुखेन्द्रं श्यामवर्णं चरेन्द्रम्— सुवर्णवर्णं पञ्च-  
 किरीटिनं दक्षिणहस्ते वौजपूरकं वामहस्ते रत्नप्रवर्धि-  
 नकुलीधरं स्फुरत्पञ्चतथागतं शङ्खमुण्डपद्ममुण्डे महा-  
 निधाने रत्नादिप्रवर्षमाणे स्वगृहं पाददेशे चिन्तयेत् पौत-  
 वर्णं श्रीजम्भलनाथं नौलोत्पलमालाधारिणम् । सर्वे चैते  
 अष्टयक्षिणौभगमध्यस्थिता रत्नप्रवर्षमाणा जम्भलसदृशा  
 भावनौयाः । पूर्वद्वारे धनदमहाधनदौ दक्षिणद्वारे  
 यक्षमहायक्षौ पश्चिमद्वारे केलिमहाकेलिनौ उत्तरद्वारे  
 पूर्णं सुपूर्णौ । एतौ नग्नौ लम्बवृपणौ लम्बोदरौ रत्न-  
 प्रवर्षकौ । तता मूर्धि माणिभद्रं चक्षुदये वैश्रवणं वक्त्रे

<sup>१</sup> B नन्दासुनन्दा० ।<sup>२</sup> ANC मणि० ।<sup>३</sup> BN सुवर्णौ ।<sup>४</sup> C ० महापूर्णौ ।

मुखेन्द्रं स्तनान्तरे पूर्णभद्रं नाभौ धनदं ऊरुभ्यां केलि-  
मालिनौ विचिचकुण्डलिनौ पाददये इति देवतान्यासः ।  
अद्विरन्यासस्तु ॐ मूर्धि जलुँ ललाटे व्लुँ कर्णयोः हा  
मस्तकपृष्ठे ॐ मणिवन्धे जलुँ हस्तमध्ये व्लुँ सर्वाङ्गुल्यग्रे  
सः सर्वाङ्गुलीमूले । ॐ जम्भलजलेन्द्राय स्वाहा । ॐ  
जलुँ व्लुँ स्वाहेत्युदकमन्त्रः । तथा तर्जन्यां माणिभद्रो  
मध्यमायां पूर्णभद्रो अनामिकायां धनदः कनिष्ठायां  
वैश्रवणः हस्तपाश्र्वे मुखेन्द्रः ॥ विचिचकुण्डलिनौ अङ्गुष्ठे  
मणिवन्धे केलिमालिनौ । एतदक्षरन्यासं हस्ते कृत्वा  
प्रातर्ब्वज्रोदकादिपञ्चामृतं तदभावे वज्रोदकमप्युदक-  
मिश्रचुलुकेन पौत्रा हस्तेनादायाष्टोत्तरशतचुलुका देया-  
स्त्रिसन्ध्यम्, अचिरादेव सिध्यति । ॐ जलुँ व्लुँ सः इत्युच्चार्थ्य  
उदकचुलुकानि देयानि । एवं कृते यदि न सिध्यति  
तदा श्रीवज्रहुँकाररूपमात्मानं ध्यात्वा जम्भलप्रतिमां  
विषराजिकालवणधुस्तूरपचरसशशानाङ्गारैर्लेपयित्वा  
आतपे शोषयेत् । पश्चात् शशानाग्नौ तापयेत् कुद्दो  
नियतं सिध्यति ।

॥ इति ॥ विस्तरजम्भलसाधनम् ॥

<sup>१</sup> ANC झँ ।

<sup>२</sup> ANC ०पद्मे झँ ।

<sup>३</sup> ANC चलुँ ।

<sup>४</sup> AN हुँ, C चुँ ।

<sup>५</sup> NCB चिचिकु० ।

<sup>६</sup> B जम्भल० ।

286.

श्रून्यताभावनानन्तरं स्फुर्ये पौतजँभवं जम्बलं चिमुखं  
 पद्भुजं अक्षेषाभ्यजटामुकुटिनं दक्षिणचिभुजैः मातुलुङ्गा-  
 ङ्कुशबाणधरं प्रथमवामभुजैकेन वामपार्श्वस्थितप्रज्ञालिङ्गि-  
 तमपरवामभुजाभ्यां सपाश्नकुलौकार्मुकधरमात्मानं  
 निष्पाद्याग्रतस्तद्रूपं ध्यानेनारोप्य तच्छ्रसि महावज्रधरं  
 ध्यात्वा तद्वयेणाभिषेचयन् वज्रोदकमष्टोत्तरशतचुलुकं  
 पातयेदिति । ऊँ जम्बलजलेन्द्राय स्वाहेति मन्त्रः ।

॥ आम्नायान्तरेण जम्बलसाधनम् ॥

287.

पूर्वोक्तंविधानेन हृदौन्दुमध्ये बौजं द्वितीयस्य त्रृतीयं  
 पौतवर्णं श्रून्यदेवेनाक्रान्तं अर्द्धेन्दुश्चिरसिभूषितं तेनैव  
 बौजनिष्पन्नं श्रौजम्बलं पौतवर्णं द्विभुजं दक्षिणहस्ते  
 बौजपूरकं वामहस्तेन रत्नप्रवर्षमाणनकुलौधरं पञ्चवुड-  
 किरीटिनं पदद्वयेन शङ्खमुण्डपद्ममुण्डौ महानिधानावा-  
 क्रान्तौ नौलोत्पलमालाधरं सर्वालङ्कारभूषितं जम्बल-  
 रूपेणात्मानं भावयेत् । स्वगृहेऽपि प्रविशनं नानारत्ना-  
 दिप्रवर्षमाणं आत्मानं चिन्तयेत् । ततो मुद्रां बन्धयेत् ।  
 हस्तद्वयेन मुष्ठिं बङ्गा मध्यमामध्यमत्रृतीयपर्वभग्ना इति

<sup>1</sup> ANC ० मुजकेन ।

<sup>2</sup> Ab ० धानमेव किन्तु ।

<sup>3</sup> ANCAb त्रृतीयस्य ।

जम्बलमुद्रा । ॐ जम्बलजलेन्द्राय स्वाहा— अनेन  
मन्त्रेण भट्टारकायाष्टोत्तरश्तमुदकचुलुकं देयम् । पश्चात्  
पूजां कृत्वा मन्त्रं जपेत् । ततः सिङ्गिर्महाधनदपतिर्भव-  
तौति न संशयः ।

॥ संक्षिप्तं श्रीजम्बलसाधनं समाप्तम् ॥

---

288.

पूर्वोक्तविधानेन हृषि विश्वपद्मचन्द्रे पौत्रजँकार'-  
निःस्तरश्मिभिरुद्वादैन् सम्पूज्य पापदेशनादेरुत्तरकालं  
शून्यतामामुखौकृत्य तस्मन्वेवावस्थाने विश्वपद्मचन्द्रे जँभवं  
बौजपूरकं बौजगर्भं तद्रश्मिभिरनेकविधसत्त्वार्थं कृत्वा  
तत्परिणामेन जम्बलं हेमवर्णं पञ्चवुड्हरत्नमुकुटिनं  
दिव्यवस्त्राभरणं दिभुजैकमुखं बौजपूरकधारिदक्षिणकरं  
नानारत्नोऽनारिमुखनकुलौवामकरं नौलोत्पलमालाधरं  
उभयपार्वीवस्थितरत्नमञ्चरौवर्षयक्षददयं चरणाधःस्थापित-  
रत्नमञ्चरौघटमनेकरश्मिमालाकुलमात्मानं प्रविचिन्य  
ॐ जम्बलजलेन्द्राय स्वाहा इति मन्त्रं जपेदिति ।  
हस्तदयेन मुष्टिं कृत्वा मध्यतृतैयपर्वभङ्गेन मुद्रया  
हत्कण्ठमूर्धोर्णायां दद्यात् । प्रातरप्येवं भट्टिति ध्यात्वा  
अष्टोत्तरश्तमजलाञ्छलिमनेन दद्यात्, ॐ जम्बलजलेन्द्र  
धनं मे देहि स्वाहा ।

॥ संक्षिप्तजम्बलसाधनम् ॥

---

<sup>1</sup> ANC oनिष्पद्मं तं ।

<sup>2</sup> AC घनदेहि ।

289.

नमोऽशेषसम्पत्तिदश्रीजमलाय ।

प्रथमं तावन्मन्त्रौ सर्वपदार्थान् स्वदेहं च शून्यं  
 विभाव्य तदनन्तरमौषधद्रक्तचन्द्रमण्डलं प्रज्ञोपायमयं  
 तदेव यक्षशक्टं अष्टदलपद्माकारं तन्मध्ये वँकारेण वसु-  
 धारां पौतवर्णां धान्यमञ्जरौहस्तां वरदां सर्वालङ्कार-  
 भूषितां अष्टयक्षिणीपरिष्टताम्—तद्यथा. भद्रा सुभद्रा गुप्ता  
 सुगुप्ता देवी सरस्वती आर्या चन्द्रकान्ता च—एताभिः  
 परिष्टता महादेवी तस्या भगमध्ये जँकारेणात्मानं पञ्च-  
 वुडकिरीटिनं दक्षिणहस्ते बौजपूरकं वामे नकुलीधरं  
 पञ्चतथागतानपि रत्नादिप्रवर्षमाणान् पादद्वयेन शङ्ख-  
 मुण्डपद्ममुण्डौ महानिधानौ रत्नादिप्रवर्षमाणौ स्वगृह-  
 देशे विचिन्तयेत् । पौतवर्णं नौलोत्पलमालाधरं श्री-  
 जमलनाथं वसुधारालिङ्गिनं बोधिचित्तविसर्गनिर्यातं  
 रत्नसमूहव्यापाशेषाकाशं विभावयेत् । क्षरणकाले  
 पूर्वस्यां दिशि नौलवर्णं पूर्णभद्रं, दक्षिणस्यां दिशि  
 पौतवर्णं वैश्रवणं, पश्चिमस्यां दिशि रक्तवर्णं धनदं,  
 उत्तरस्यां दिशि पौतवर्णं माणिभद्रं, आग्रेयां दिशि  
 रक्तवर्णं विचिचकुण्डलिं, नैऋत्यां नौलवर्णं केलिमालिनं,  
 वायव्यां पौतचरेन्द्रं, ऐशान्यां पौतमुखेन्द्रं, सर्वे चैते  
 अष्टयक्षिणीभगमध्ये स्थिता रत्नप्रवर्षमाणः जमल-  
 सदृशा भावनीयाः । पूर्वद्वारे धनदमहाधनदौ नमौ

<sup>1</sup> Ab हर० ।<sup>2</sup> AC धनदं ।

लम्बवृष्टियौ रत्नवर्षकौ दक्षिणादारे पद्ममहा<sup>१</sup>पद्मौ पश्चिम-  
दारे केलिमहाकेलिनौ<sup>२</sup> उत्तरद्वारे पूर्णसुपूर्णौ, एतेऽपि  
लम्बवृष्टियाः । जम्बलनाथस्यानुलोभेन मन्त्राक्षरादिन्यासं  
कुर्यात् । ऊँ शिखायां जं मुखे भल भुजदये ज हृदये  
लेनाभौ द्राय ऊरुदये स्वाहा जानुदये चेति । मूर्धि  
माणिभद्रस्तु चक्षुर्दये वैश्रवणः तथा मुखेन्द्रो मुख-  
संस्थितः पूर्णभद्रः स्तनान्तरे नाभौ धनदो यक्षः ऊरुदये  
केलिमालौ पाददये विचिच्छकुण्डलिः सर्वाङ्गेषु चरेन्द्रकः  
जम्बलनाथः स्वात्मा, गवं धोयः । अधुनाक्षरन्यासः—  
ऊँ मूर्धि 'जलुँ ललाटे 'ब्लुँ कर्णदये सः मस्तकपृष्ठे  
विन्यसेत् । हस्तन्यासोऽधुना कथ्यते । देवताभिरक्षरैलु  
ऊँ मणिवन्धे 'जलुँ हस्तमध्ये ब्लुँ सर्वाङ्गुल्यग्रे सः  
सर्वाङ्गुलौमूले । ऊँ जम्बलजलेन्द्राय स्वाहेति प्रतिष्ठा  
कर्तव्या । तर्जन्यां माणिभद्रः पूर्णभद्रस्तु मध्यमायां  
अनामिकायां 'धनदः कनिष्ठायां वैश्रवणस्तथा मुखेन्द्रो  
हस्तपाश्वे मणिवन्धे केलिमालौ अङ्गुष्ठे विचिच्छ-  
कुण्डलिः तर्जन्यङ्गुष्ठयोस्तु चरेन्द्रकः हस्तमध्ये जम्बल-  
जलेन्द्रकः । वज्रोदकादिपञ्चामृतं तदभावे वज्रोदक-  
मपि उदकमिश्रचुलुकेन पौत्राऽष्टोत्तरशतचुलुकानि  
देयानि चिसन्ध्यम् । अचिरादेवासौ जम्बलसहशो भवति,

<sup>१</sup> C °वर्षणौ ।

<sup>२</sup> ANCAb °पद्मकौ ।

<sup>३</sup> AC केलिमालिनौ ।

<sup>४</sup> B and Ab sometimes write °मनः for °वणः ।

<sup>५</sup> AC ऊ ।

<sup>६</sup> B ल्लुँ ।

<sup>७</sup> AC ल्लुँ ।

<sup>८</sup> B है, NC ल्लुँ; A omits.

<sup>९</sup> AC नन्दः ।

धनकनकसमृद्धः पृथिवौ द्रव्यपूर्णां करोति । उँ जलुँ वलुँ  
सः इत्युच्चार्थं चुलुकादि देयानि । असिद्धे सति श्रीबज्र-  
हुँकारमात्मानं धात्वा जम्भलप्रतिमां विषराजिका-  
निम्बपत्रं धुम्बरकश्मशानाङ्गारैः प्रलिख्य ध्यायात् ।  
तथातपे शोषयेत्, पश्चात् श्मशानामौ तापयेत् ।  
क्रुद्धोऽपि नियतं सिद्धो भवति ।

॥ श्रीजम्भलसाधनं समाप्तम् ॥

---

290.

अनामिकाये पौतजँकारं धात्वा मृदादिकुण्डे च  
जम्भलं धात्वा अनामिकामूले पानौयधारामन्यहस्तेन  
पातयन् स्तनमस्तक एव पतन्तौ जँकारमष्टोत्तरशतं जपं  
विचिन्तयेत् ।

। धाराजम्भलोपदेशः ।

दक्षिणकरे चन्द्रस्थवुँ आदिपञ्चवौजपरिणतपञ्चतथा-  
गतान् धात्वा तांश्चन्द्रेण सह द्रवौकृत्वा अग्रतो  
जँभवं जम्भलं प्रसिद्धं निष्पाद्य पूर्वोक्तद्रवेण तच्छ्रसि  
उदकेन सहाष्टोत्तरशतं विरलतर्जन्यहस्तिहस्तेन चुलुकं  
पातयेदशेषसम्पत्तिर्भवतीति ।

। जम्भलस्योपदेशः ।

जिनो वैरोचनो ख्यातो रत्नसम्भव एव च ।

अमिताभोऽमोघसिद्धिरक्षोभ्यश्च प्रकौर्तिः ॥

वर्णा अमौषां सितः पौतो रक्तो हरितमेचकौ ।  
 बोध्यज्ञौ वरदो ध्यानं मुद्रा अभयभूस्पृशौ ॥  
 तथागतानां बौजं वुँ आँ जिँ खुँ हुँ ।  
 इन्दौ दक्षिणपाणिस्ये पञ्चाक्षरसमुद्गवान् ।  
 ध्यात्वा तथागतान् पञ्चद्रवरूपान् विभावयेत् ॥  
 जम्भलं जङ्कतोद्भूतं ध्यात्वा चुलुकमादरात् ।  
 तन्मन्वं जप्त्वा पयसां दद्यादष्टोत्तरं शतम् ॥

॥ [जम्भलस्य चुलुकदानविधिः] ॥

291.

ॐ अः इति आवाह्य स्वहृदि 'अकारपरिणत-  
 चन्द्रमण्डलमध्ये हुँकारेण नवारवजं तन्मध्ये इन्द्रगोप-  
 समानहुँकारात् पूर्वोत्ताकारमन्वेण जम्भलनाथं स्वहृदि  
 प्रविशन्तं उच्चुष्मडिमरूपं अविज्ञकर्णं कृष्णवर्णं पिङ्गोर्ज-  
 केशं वामनाकारं कृतमृकुटिनं दंश्रावनं रत्नसम्बव-  
 मुकुटिनं अष्टनागाभरणभूषितं 'वामकरेण रत्नादिक-  
 मुज्जिरन्तीनकुलौधरं दक्षिणेन रक्तपूर्णकपालधरं दक्षिण-  
 शिरःकनकवर्णनानालङ्कारभूषितं पतितधनदं पद्मा-  
 मवष्टभ्य रत्नच्छटादिकमुज्जिरयन्तं स्फुरद्रश्मिमाला-  
 कुलमात्मानं विचिन्त्य उच्चुष्मकं दक्षिणकरे ॐकारज-  
 शकटकं वँकारजम्भद्रघटमिव ढालयन्तं हस्तमध्ये जंकारं

<sup>1</sup> N व्यं, AC व्या० ।

<sup>2</sup> AN जै० ।

<sup>3</sup> A °जम्भलस्यरूपं ।

<sup>4</sup> B °वर्णं ।

<sup>5</sup> A वामनाका० ।

<sup>6</sup> C °मिवालपन्तं ।

तर्जन्यां भकारं मध्यमायां लकारं अनामिकायां  
जकारं कनिष्ठायां लेकारं ज्येष्ठायां द्राकारं मणिवन्धे  
यकारं ततः ॐ स्वाहाकार इति मन्त्रन्यास-  
भावनाक्रमः । मुखमभिमन्त्र्य जलं दद्यात् । ॐ जलं  
ब्लुँ स्वाहा, उदकचुलुकदानमन्त्रः । ॐ ऐन्द्राणि  
मुखमरि स्वाहा । हस्तान्मुखं मुखाद् हस्तं तन्मुखे  
दापयेत् । एवं क्रियया सर्वसत्त्वदारिद्रिदुःखच्छेदार्थं  
जम्भलं भावयेत् । जम्भल एव भवतीति ।

॥ उच्चुष्मजम्भलसाधनम् ॥

292.

दारिद्रिदुःखाहतमानसानां  
का चित्तवृत्तिः सुगतस्य कृत्तेः ।

अतश्च कोपादिव जम्भलोऽसौ

उच्चुष्मरूपं भयदं चकार ॥

नत्वा तं जम्भलं नाथं सर्वाशापूरकं लघु ।

डिम्भरूपं महावौरं वश्ये तत्साधनं स्फुटम् ॥

ॐ अः आवाह्य पश्चात् स्वहृदि च पुनर्जातपूर्णेन्दुमध्ये  
थायाद् वज्रं नवारं स्फुरदमलकरं कृष्णहुँकारजातम् ।

जँकारादिन्द्रनौलात् कुलिश्वरटके रश्मिजालं खपूरं

सर्वैरुच्चुष्मरूपं दिभुजमय मुखैकं भावयेत् क्रोधमूर्त्तिम् ॥

मेघाभं डिम्भदेहं कृतम्भकुटिमुखं क्रुड्वत्तान्तनेचं

स्थूलाङ्गं कृष्णवर्णं वसनविरहितं घोरदंष्ट्राकरालम् ।

ढोल्लाविद्वश्रुतिं वै कुपितफणिधरैरष्टभिर्भूषिताङ्गं  
खर्वं पिङ्गोङ्गेकेशं स्फुरदनलरुचिं वज्रमालाप्रभं च ॥  
घोरापौततनुं गदाकरमधो वक्रं च रक्तोद्घमं  
‘आक्रम्याह्नियुगेन भूतलगतं रोषात् कुवेरं स्थितम् ।  
रक्तापूर्णकपालपानमलासं सम्मोदरोमाच्चितं  
रत्नोज्जारमुखौं निपौद्धि नकुलौं वामेन हस्तेन [वै] ॥  
नैःस्वं दुःखतमो हरलमखिलं रत्नत्विषा देहिनां  
विष्णुब्रह्महरेन्द्रदैत्यमुनिभिः ३पूज्यं च लोकाधिपैः ।  
लक्ष्मीचामरलालितं सुरवधूयक्षाङ्गं नाभ्यर्चितं  
बौजन्यासपरं धनदराजं वा(?)दानाय दत्तं शुभम् ॥

ॐ उलुँ स्वाहेति मन्त्रेण मुखे शिसोदकचुलुकं  
तदाकृष्य मुखात् तोयं हस्ते कृत्वा सुखं पठेत्—ॐ ऐन्द्राणि  
मुखभ्रमरि स्वाहा । पुनरनेनैव मन्त्रेण अष्टोत्तर-  
शतचुलुकम्—

जम्बलाय च षण्मासान् आङ्गो दद्याद् जपेऽपि ।  
दत्त्वा तोयं तमानौतं सम्पूज्यैवं विसर्जयेत् ॥  
एवं षण्मासयोगादविरतमनसा भावयेद् भक्तचित्तः  
प्रातश्च काकधोषे सुविमलसलिलं शौतलं यः प्रयच्छेत् ।  
स स्यादुच्छुष्मतुल्यो हरति स तु दृशा सर्वदारिद्रुदुःखं  
निर्विद्वो वित्तनाथः प्रभुरिव जगतां बुद्धत्वैकदक्षः ॥

॥ उच्चुष्मज्मलसाधनं समाप्तम् ॥

<sup>१</sup> ANC °वै० ।

<sup>२</sup> AC आकर्म्या० ।

<sup>३</sup> A पृथ्वे० ।

<sup>४</sup> AC नाभ्यर्चित्त ।

<sup>५</sup> AC °दिति ।

<sup>६</sup> AC °भ्रक्तः ।

<sup>७</sup> AN °लनाथ० ।

293.

वन्दे विशुद्धगुणराशिमचिन्त्यमूर्ति  
 तं जम्बलं चरणनम्बसुरासुरेन्द्रम् ।  
 निर्वापयन्ति मणिकाच्चनवस्त्रवर्षे-  
 दर्दिवदावदहनं स्मृतयोऽपि यस्य ॥  
 शौचं विधाय शुचिवस्त्रसुगन्धिगाचो  
 मन्त्रौ सुखासनगतः परिभाव्य मैत्रीम् ।  
 कारुण्यमोदसदुपेक्षणशून्यतादि  
 सर्वं विधानसहितं परिशुद्धवृद्धिः ॥  
 उँ अः इति प्रथमतः सितरक्तवर्ण  
 आवाह्य चाक्षररयुगं स्वहृदैन्दुमध्ये ।  
 सच्चामहुँकृतिभवे च नवारबज्जे  
 विस्पष्टहुँकृतिगृहं गगनाङ्गनस्थम् ॥  
 हुँबौजकात् सरसकुङ्कुमसन्निकाशात्  
 पूर्वोदितेन पटुमन्त्रवरेण नाथम् ।  
 उच्छुष्मकं विकचनौलसरोजकान्ति  
 पिङ्गोर्ध्वकेशमणिकाच्चनचिचमौलिम् ॥  
 सदासनाकृतिमविद्वसुकर्णपाणं  
 बालं विसारिनवचन्द्रकला सुदंप्रम् ।  
 रत्नेशगेखर कमष्टफणीन्द्रभूषं  
 मूर्ढान्तरत्ननकुलौभृतवामपाणिम् ॥

१ C ०रसं ।

२ AC यन्म० ।

३ AC विश्वालिं ।

४ AC सदृष्टं ।

५ AC ०मक्षण० ।

संपूर्णलोहितकरोटिगतान्यपाणि  
 आक्रम्य पादतलकेन 'निषणरूपम् ।  
 स्वर्णाद्रिकान्तिमणिकाञ्चनचिचवेशं  
 रत्नच्छटावमथुचर्वितभौमवक्रम् ॥  
 सव्याभिपातिधनदं प्रविशन्तमौश्य  
 योगी भवेद् भट्टिति जमलरूपमेव ।  
 बाढं स्फुरदहलरश्मिवितानशोभः  
 शान्ताशयस्तदनु दक्षिणपाणिपद्मे ॥  
 हुँकारबौजं प्रथमं विभाव्य  
 वँकारजं भद्रघटान्तमध्यम् ।  
 मध्ये करस्यास्य जकारबौजं  
 म्भकारकं तर्जनिकानिषणम् ॥  
 मध्याङ्गुलीपौठगतं लकारं  
 अनामिकान्यस्तजकारबौजम् ।  
 कनौयसौ चाङ्गुलिकाश्रितं तु  
 लेंकारकं द्राक्षतिमन्यसंश्रिताम् ॥  
 हस्तस्य मूले परिभाव्य यं च  
 स्वाहाङ्गतिं निश्चलचित्तवृत्तिः ।  
 यथोपदेशं सलिलं मुखेऽस्य  
 दद्यान्निरातङ्गमतिक्रमेण ॥  
 एवं क्रमेण नियतं समुपास्यमानः  
 सम्मानबुद्धिधनपुच्कलचराज्यम् ।

<sup>१</sup> AC निष्पा० ।

<sup>२</sup> AC दिका० ।

<sup>३</sup> AN रैवै० ।

<sup>४</sup> AC जग्गकटं ।

<sup>५</sup> AC वाह्यं ।

श्रीजम्बलः सकलवाच्छितमत्र दत्ते  
 सोकान्तरे सकलदुःखमपाकरोति ॥  
 इदं विधायापि यदत्र पुण्यं  
 मयास्तु तेनाशु जनः समग्रः ।  
 चिन्तामणिर्भद्रघटस्य पात्रं  
 अहं च सर्वार्त्तिहरो भवेयम् ॥

ॐ ऐन्द्राणि मुखभ्रमरि स्वाहा, चुलुकमन्त्रः । ॐ  
 जलुँ स्वाहा, जलमन्त्रः । ॐ जम्बलजलेन्द्राय स्वाहा ।

॥ पण्डितस्थविरकुमाराकरगुप्तविरचितमुच्चुष्म-  
 जम्बलसाधनं समाप्तम् ॥

## 294.

गमो जम्बलाय ।

पूर्ववत् श्रून्यतापर्यन्तं विभाव्य ॐ अः<sup>१</sup> इति आवाहन-  
 मन्त्रं पठित्वा अकारजं रजनीनायकमण्डलं विचिन्तयेत् ।  
 तदुपरि कृष्णहुँकारजं नवारवजं तन्मध्ये इन्द्रगोपनिभं  
 जँकारं तेन आकारं विचिन्त्य तत्सकलपरिणामेन  
 भगवन्तं जम्बलं भावयेत् उच्चुष्मं डिभरूपं अविङ्गकरणं  
 देष्मकरणं ऊर्ध्वपिङ्गलकेशं खब्बं नौलं महोदरं कृत-  
 भट्टकुटिकं दंष्ट्राकरालवदनं मौलिस्थितरत्रसम्भवं अनन्त-  
 तद्वककर्कोटकमहापद्मकुलिकशङ्खपालवासुकिपद्मइत्यष्ट-

<sup>१</sup> AN एवं ।<sup>२</sup> N भवस्यां ।<sup>३</sup> These *Mantras* are given only in N.<sup>४</sup> AC आः, N अं ।<sup>५</sup> ANC खब्बार्पौन० ।

नागैः कृतभूषणं द्विभुजं वासेन नानारत्नादिद्रव्य-  
मुक्तिरत्नौं नकुलौं दक्षिणेन रक्तपूर्णकपालं पानाभि-  
नयेन धारयन्तं रक्तदृचनेचं चन्द्रस्थितवज्रविष्टरं  
दक्षिणेन चरणेनाकान्ताधोमुखपतितगैरनानालङ्कार-  
रत्नमुकुटिधनदं स्फुरद्वजरश्मिमालाकुलम् । इत्यनन्तरं  
स्वदक्षिणपाणौ ऊँकारं शकटरूपेण हस्तमध्ये वँकारं  
भद्रघटमिव ढाळयन्तं जंकारं तर्जन्यां भकारं मध्यमायां  
लकारमनामिकायां जकारं कनिष्ठायां लेंकारं ज्येष्ठायां  
द्राकारं मणिवन्धे यकारं च तचैव स्वाहाकारं च  
तत्समौये—इति भावनाक्रमः ।

एतां च भावनां कृत्वा साक्षात् श्रीजम्भलो भवेत् ।

तथा सति च सच्चानां दारिद्र्यद्रावणक्षमः ॥

तचायं पानौयदानक्रमः । ऊँ जलुँ स्वाहा इत्यनेन  
मन्त्रेणादकचुलुकं मुखे प्रक्षिप्याकृष्टं च हस्ते कृत्वा  
ऊँ ऐन्द्राणि मुखभ्रमरि स्वाहा अनेन मन्त्रेणाधः-  
स्थिताय जम्भलाय तदुदकं दद्यात् । अष्टोत्तरशतचुलु-  
केष्टप्ययं क्रमः । तचायं पानौयदानानुशंसः—

षण्मासात् सिद्धिराख्याता कर्त्तव्यो नाच संशयः ।

किमस्यसाध्यं मन्त्राणां योजितानां यथाविधि ॥

॥ इत्युच्चुष्मजम्भलभावनापानौयपरिणामनाक्रमः  
समाप्तः ॥

<sup>1</sup> B रत्नसु० ।

<sup>2</sup> B चक्र० ।

<sup>3</sup> C ऊँ ।

<sup>4</sup> ANC प्रक्षिप्य only.

<sup>5</sup> B मन्त्रिणां ।

295.

नमः श्रीउच्चुप्यनम्भलाय ।

वितरतु स मुनिकुमारो मुनौन्द्रशून्यभृतिसम्पदः परमाः ।  
च्यम्बकसखस्य चूडा भूषणमणियुतचुम्बि चरणो यः ॥

निरुत्तरगुणादैतरनपत्तननायकः ।

स्वसम्पदि जगत् तूर्णं निनौषुरिति सेव्यताम् ॥

तत्र प्रथमं तावत् मया श्रीजम्भलमाराध्य भूम्यधिगम-  
क्रमेण तदात्मौयजगदभ्युदयादिनः श्रेयसं 'सम्पति प्रतिष्ठा-  
पनौयमित्याशयवान् शुषिरे निरनुखारं अकारं शुभं  
स्फुरद्रश्मिकं तज्जं चन्द्रमण्डलं तत्र हुँकारं मध्ये नौलं  
बहिः परित ईषत्पौतं 'स्फुरत्पौतरश्मिसमूहमूर्छशिरस्कं  
तज्जं वज्रं अधः चतुर्भिः सूचिकैरुर्झं पञ्चाभियोगान्वव-  
सूचिकं नवाङ्गप्रवचनविशुद्धा अन्ये तुर्झाधश्वैकौकृत-  
मध्यसूचिकयोगान्ववसूचिकं हुँकारवद् वर्णं क्रियं 'मुच्य-  
न्तर्गतचन्द्र<sup>१०</sup>स्थातादशहुँयुक्तं भावयेत् । ततो हुँकारवज्राभ्यां  
रश्मयः स्फुरित्वा ऊँ अः इति मन्त्रोच्चारणपूर्वकं दशसु  
दिष्टु सत्त्वार्थं कुर्वन्तौ जम्भलमूर्तिमन्यदौपानयनन्यायेन  
आनौय पुरत एकान्तमूर्तिं विभाव्य रश्मिभिः पञ्चोप-  
चारपूजां पापदेशनां च यावदुपेक्षां तदनन्तरं हुँवज्र-  
रश्मिपु समस्तशरौरमन्तर्भाव्य सर्वप्रपञ्चरहितत्वेन

<sup>१</sup> A °यद्वृशि० C, °यतमूर्शि० ।<sup>२</sup> AC °रुपेण ।<sup>३</sup> ACNb °चुम्बित० ।<sup>४</sup> A सम्पदि, Ab परि० ।<sup>५</sup> A स्तोत० ।<sup>६</sup> C तज्जनौ० ।<sup>७</sup> AC °घर्मवश्वैकौकृत्य ।<sup>८</sup> Nb °प्रियं ।<sup>९</sup> Nb मुखा० ।<sup>१०</sup> ACNb °मण्डलस्य० ।

श्रव्यतास्वभावेषु चन्द्रवज्रबौजरश्मिषु ॐ अः इत्यनेन  
 स्फुरितेनाकृष्टं भगवन्तं प्रवेशयेत् । प्रवेशानन्तरं भट्टिति  
 चन्द्रादिनिष्पन्नमात्मानं भगवन्तं उच्छुष्मं पञ्चवर्षकुमारा-  
 क्षतिं खर्वं विश्वपद्मस्थं चन्द्रोपरि 'सर्पाभरणभूषितं रत्न-  
 मुकुटिं 'मुञ्चद्रव्यमुखपौत्राङ्गसुपथनदस्य ललाटं दक्षिणेन  
 चरणेन चरणद्वयं वामेनाक्रान्तमूर्तिं प्रत्यालौढपदं  
 नग्नं 'ऊर्ज्जलिङ्गं लम्बोदरं हृदि दक्षिणपाणिस्थरक्तपूर्ण-  
 कपालाभिमुखदृष्टिं वामजड्हासक्तवामकरेण रत्नच्छटोद-  
 गार्थधोमुखनकुलौं दधानमविड्ढोल्लकर्णदयमर्द्देन्दुदंष्ट्रा-  
 करालवदनं रक्तवर्तुलचिनेचं कृतभृकुटीललाटं' पिङ्गोर्ज्ज-  
 केशं भूस्पर्शमुदनौलाक्षीभ्यमुनिमुद्रितमस्तकं तमाल-  
 नौलानन्तवज्ञकेशं रक्ततक्षककृतकर्णवेष्टनं मृणालधवल-  
 महापद्मकृतहारं दूर्वाश्यामकर्कटककृतयज्ञोपवौतं  
 शुक्रवासुकिकृतमेखलं कुन्दसुन्दरपद्मकृतनूपुरं पौत्रशङ्क-  
 पालकृतकङ्गणं धूमाभकर्वुरकुलिककृतकेयूरं नौलवर्णं  
 वहिः परित ईषत्पौतं स्फुरद्रश्मिसमूहं ध्यात्वा ललाटमुख-  
 दक्षिणवामवाहुहृदज्ञोपरि दक्षिणवामजड्हां दक्षिणवाम-  
 चरणानामन्तः शुषिरस्येषु नवसु चन्द्रमण्डलेषु ॐ  
 जम्बलजलेन्द्राय स्वाहा इत्यक्षराणि पौत्रानि पौत्र-  
 रश्मिकानि पश्येत् ।

तदनु नासावायोर्निर्गमनसमये ॐ कारादिरश्मिभि-  
 र्हदये हुँवज्ररश्मिभश्चतुर्दिष्टु स्फुरित्वा स्पर्शमाचेण

<sup>१</sup> AC सर्वां ॥

<sup>२</sup> ACNb स्फुरद्र० ।

<sup>३</sup> Omitted in AC.

<sup>४</sup> AC ऊर्ज्जोपलिङ्गदं ।

<sup>५</sup> C ०टपटुं, A ०टपदं ।

भगवद्गुपाणां सर्वसत्त्वानां चित्तचैतन्यवायोः प्रवेशसमये  
हुँकारं<sup>१</sup> प्रवेशचित्तस्थिरौ<sup>२</sup> करणेनामन्वयेत् । नानारत्नानि  
च सर्वलोकधातुस्थानि नानानकुलौधनदमुखेषु प्रवेशयेत् ।  
पुनर्वायुनिर्गमे नागादौन् गिलितरत्नानि पुरतो वमतो  
ध्यायादेवं भूयो भूयः स्फुरणसंहरणादिकं च । तदनु  
खेदे सति नमो रत्नचयाय नमो माणिभद्राय  
महायक्षसेनापतये <sup>३</sup> उँ जम्बलजलेन्द्राय स्वाहेति मन्त्रं  
दशाक्षरन्यासमन्त्रं वा जपेत् । जलदानकाले तु उत्तान-  
दक्षिणहस्तस्य मध्ये वँकाररश्मिभिर्हस्तं भद्रघटमिव कुर्वन्तं  
हस्तमूले <sup>४</sup> उँकाररश्मिभिः 'कङ्कणाकारैर्युक्तं वँ मध्ये जं  
तर्जनौमध्यमानामिकाकनिष्ठाज्येष्टाग्रेषु 'भलजलेन्द्रा'  
अक्षराणि यथाक्रमं <sup>५</sup> वँकारयोर्मध्ये यकारस्य वाम-  
दक्षिणपार्श्वयोः स्वाहा अक्षरम् । एतानि<sup>६</sup> स्वस्वस्थान-  
शुषिरेषु चन्द्रस्थानि पौतानि पौतरश्मिकानि ध्यायात् ।  
सजलपृष्ठगर्भहस्तं मुखसमीपे कृत्वा <sup>७</sup> ऐन्द्राणि मुखध्वमरि  
स्वाहेति मन्त्रेण सप्तवारानभिमन्वयेत् । तदनु प्रसारितेन  
हस्तेन दीयमानं जलं मुखेन प्रवेशितजँकाररश्मिभिः  
हृदिस्थवज्जहुँकाररश्मिभिश्च कृतपौतवर्णं कुलिशमुखस्यान्निः-  
सृत्य करगतं झटिति पुरतो भावितस्याभिमुखस्यास्य भगवतः  
प्रतिमाया वक्तकुहरे <sup>८</sup> उलुँ स्वाहेति मन्त्रेणाष्टोत्तरशतं  
नमो रत्नचयायेत्यादिना च सप्तवारान् दद्यात् । नमो रत्न-

<sup>१</sup> AC ०रेण ।<sup>२</sup> Ab ०करेण ।<sup>३</sup> A ०यक्षाय ।<sup>४</sup> Nb करुणा० ।<sup>५</sup> Nb जम्बल० ।<sup>६</sup> Nb ०न्द्राय ।<sup>७</sup> A reads उँकारादौनि after this.

चयायेत्यादिना चैकवारोच्चारितेन गुडमिश्रभृष्टतण्डुला-  
दिभिर्बलिं भगवते दद्यात् । तदेवं यथाशक्ति चिसन्ध्यमेकसन्ध्यं  
वाऽनुष्ठाय स्तुतिं प्रणिधानं च कुर्यात् । तदनुभावितं  
भगवन्तं ॐ वज्रमुरिति विसर्जयेत् । किञ्च कार्त्तिकौ  
फाल्गुनौ वैश्वाख्याघाव्यां वाऽन्यतमस्य पूर्णमास्यां अन्यस्मिन्  
वा शुभे दिवसे 'शिलाशकलं गृहीत्वा भट्टिति भगवद्रूपं  
निष्पाद्य 'सम्पूज्य च गृहीतपोषधेन शिलैकेनैव' चौरक्षमेण  
प्रतिमां कारयेत् । कृतं चात्मानमिह यथाक्रमं भगवन्मूर्त्तिं  
साक्षरन्यासं विभाव्य जलदानादिनाऽराधयेदित्युपदेशः ।  
तदा तु न विसर्जयेत् भगवन्तं प्रतिमूर्च्या हि नित्यमव-  
स्थितं सत्कुर्यात् ।

॥ पण्डिताभयाकरगुप्तरचितमुच्छमजम्भलसाधनं  
समाप्तम् ॥

296.

श्रीमान् विधूताखिलकल्पजालः  
कारुण्यमैचौपरिभावितात्मा ।  
धनप्रदानेन सततं जलेशः  
[पायाद् भवन्तं भवभौतिभौतम्] ॥

<sup>१</sup> AC ०नैवैक० ।

<sup>२</sup> Nb सिरसकं, Ab सिलसकं ।

<sup>३</sup> AC सम्पाद्य ।

<sup>४</sup> AC शिल्पनैवेन च दिनेन ।

<sup>५</sup> ACNb तदन्ते ।

<sup>६</sup> The MSS give a most corrupt rendering of this line in the words—पायात् भगवन्तं भगवतौतिभौतं ।

प्रथमं तावन्मन्त्रौ चिशरणगमनादिकं कृत्वा ॐ  
 स्वभावशुद्धाः सर्वधर्माः स्वभावशुद्धोऽहमित्युच्चारयेत् । पुनः  
 सकलं वैधातुकं मायोपमं चिन्तयेत् । पश्चात् पँकार-  
 परिणतविश्वपद्मे अकारपरिणतं चन्द्रमण्डलं तस्योपरि  
 जँकारं ज्वलत्कनकनिभं आभामिः स्फुरन्तं दिक्षु बहुविध-  
 धननिवहं तेनात्मानं जम्भलरूपपरिणतं भास्वत्काच्चन-  
 वर्णं खर्वं सर्वालङ्कारभूषितं रत्नमुकुटिनं वामेतरकराभ्यां  
 नकुलौबौजपूरकं वहन्तं इत्यात्मानं जम्भलं कृत्वा पुन-  
 दर्शक्षिणपाणिस्थितबौजपूरकं तस्योपरि जँकारं विभाव्य  
 तदुपरि धारान् निपातयेत् नदौप्रभृतिषु वा जलं दद्यात्  
 परस्मै तदाकाराय जम्भलाय । ॐ जँ स्वाहेति मन्त्रः ।

स्वंप्रकारैः सलिलप्रदानैः  
 सन्तुष्टचित्तो द्रविणाधिराजः ।  
 ददेद धनान्यक्षयद्विभाज्जि  
 तस्माद् यशो यत्परेण साध्यम् ॥

॥ श्रीजम्भलसाधनं समाप्तम् ।  
 । कृतिः सुजनभद्रस्य ॥

297.

भटिति श्रून्यतापूर्वकं रक्तहुँकारपरिणतारुणवज्र-  
सम्भवनौलरक्तवामेतराननं मूलमुखसर्वशरीरशुक्रं रक्त-  
वज्रखड्डधरं दक्षिणेन नवांशमरकतपद्मधरं वामे  
मूलदिभुजालिङ्गितस्वाभप्रज्ञं विश्वदलपद्मस्थचन्द्रासन-  
चन्द्रप्रभं वज्रपर्यङ्किणं अक्षोभ्याक्रान्तं भास्वन्माणिक्य-  
मुकुटं प्रतिविम्बवन्निःस्वभावं स्फुरदमितमुनौन्दृष्टन्दै-  
रमितजगदर्थङ्कारिङ्कपापरवशं महासुखरूपं आसंसार-  
स्थापितं सर्वतथागतजलकं वज्रसत्त्वस्वरूपात्मानं  
विभाव्य तद्वृदयेन्दुस्थितहुँकारान्निःसृतकिरणाकृष्टतथा-  
गतवृन्दं स्वबौजे प्रवेश्य तदेव गुह्यमणिदारनिर्गतेन्दुद्रव-  
रूपं प्रज्ञाभोजस्थिरं तत्परिणतपौतजँजातबौजपूर-  
परिणामं भगवन्तं आर्यजम्भलं सव्ये बौजपूरखड्डधरं वामे  
नकुलौरत्नधरं भुजदयालिङ्गितस्वाभप्रज्ञं वज्रसत्त्वमुकुटिनं  
तुन्दिलं खर्ववामनाकृतिं गुह्यकुलिशमणिरन्ध्रदत्तमूला-  
ननं भावयन् हृदौजकिरणाकृष्टतथागतसमूहं बौजकुलिश-  
निर्गतेन्दुद्रवधारया जम्भलं तर्पयेत् । जलदाने भगवन्त-  
मवलम्ब्य पञ्चामृतद्रवेनैव वुँ आँ जिँ खँ हुँ इत्यनेना-  
धिष्ठितेन शङ्खामेन उदकचुलुकानां शतेन मन्त्रं पठन्  
आप्याययेत् । तत्रायं मन्त्रः—ॐ आः जँ धनं मे देहि हुँ ।

॥ जम्भलसाधनम् ॥

<sup>१</sup> AC उच्चुख० ।

<sup>३</sup> C ऊँजकार० ।

<sup>२</sup> N शुक्र० ।

<sup>४</sup> AC ऊँघरेन्द्रदत्त० ।

298.

चन्द्रविवोदरे<sup>१</sup> ध्यातः सर्वाद्यस्वरसम्भवे ।  
 ललाटपट्टमध्ये तु तपहेमसमप्रभः ॥  
 भूरिभूतिपदैश्चैव दिष्टानां च प्रणाशकः ।  
 वशकृत् सर्वमन्त्राणां सौभाग्यरोग्यवर्जनः ॥  
 उलुँकारो हि महाव्यापौ सर्वकामफलप्रदः ।  
 पाणिवज्रे तथा ध्यात्वा तोयं दद्यात् स्वकामतः ॥  
 सोऽपि स्याज् जम्भलो नूनं सर्वसत्त्वहिते रतः ।  
 ॥ वश्यजम्भलविधिः ॥

299.

करभावितशीतांशुमण्डलासनं संस्थितम् ।  
 वुँ-आदिपञ्चवौजोत्यशाश्वतादिद्रवैः सह ॥  
 संमिश्रमुदकं देयं तर्जनौ<sup>२</sup>मपसारयन् ।  
 जँभवं पुरतो ध्यात्वा जम्भलं तस्य मूर्झनि ॥  
 ॥ इति जम्भलजलदानोपदेशः ॥

<sup>१</sup> AC ध्यात् ।<sup>३</sup> N ° सम्मुखं ।<sup>२</sup> AC कुँ० ।<sup>४</sup> AC °नौं च प्र० ।

300.

<sup>१</sup>नमः श्रोवच्चमहाकालाय ।

अथ भगवान् वज्रमहाकालसाधनं स्वकायवाक् चित्तेभ्यो  
निश्चारयामास ।

हुँकारतत्त्वनिष्ठनं दिभुजसेकवक्रिणम् ।  
कृष्णवर्णं महाज्वालं कर्त्रिकपालधारिणम् ॥  
मुण्डमालाकृतहारं दंद्रा[भौम]भयानकम् ।  
खर्वरूपं महातेजं स्वन्तं रुधिरं मुखात् ॥  
आचार्यं यः सदा देषी 'कुपितो रत्नव्येऽपि यः ।  
अनेकसत्त्वविधंसौ महा'कालेन खाद्यते ॥  
लेदयेत् 'अङ्गमांसानि पिवेद् रुधिरधारया ।  
'शिरसि विनिविष्टोऽसौ तिलमाचं तु कर्तयेत् ॥  
मांसजम्बुडिका'मद्यपुष्पधूपविलेपनम् ।  
पञ्चमांसामृतेनैव महाकालाय सृजेद् बलिम् ॥

मन्त्रः । ॐ महाकालाय शासनोपकारिणे सद्योमुक्ति-  
श्मशानवासिमातृगणनमस्त्राताय एषोऽपश्चिमकालोऽयं  
यदि त्वं प्रतिज्ञां स्मरसि तदा इमं रत्नव्यापकारिणं अमुक-  
नामदुष्टं ख ख खाहि खाहि मार मार गृह्ण गृह्ण बन्ध  
बन्ध हन हन दह दह पच पच दिनैकेन मारय मारय  
हुँहुँहुँ फट सर्वयक्षराक्षसभूतप्रेतपिशाचोन्मादबलिं

<sup>१</sup> Repeated in MSS A, C and NB.

<sup>२</sup> Nb क्षणि० ।

<sup>३</sup> C ०कल्पेन ।

<sup>४</sup> ACNb अस्य ।

<sup>५</sup> MSS अथवा शि० ।

<sup>६</sup> AC ०सद्य, Nb ०मध्यं ।

<sup>७</sup> AC ०नापहासिरेषो० ।

यत्तु यत्तु मम सिद्धिं कुरु शान्तिं कुरु रक्षां कुरु । बलिः ।  
 अनेन मन्त्रेण कुशपुत्तलिकां कृत्वा विष्वराजिकाचिपटक-  
 प्रतिकृतिं कृत्वा गाचं कण्ठकेन पूरयेत्, खदिराङ्गौ  
 तापयेत्, ज्वरेण यह्यते, मोक्षो भवति तत्क्षणात् ।  
 अथवा विष्वराजिकाचिचकरसेन कपालखण्डेन धर्मो-  
 दयं अष्टभिः ऊँकारैः परिवेष्टयेत्, मध्ये साध्यस्य नाम  
 विदर्भयेत्, तचाङ्गौ तापयेत्, ज्वरेण यह्यते । दुर्घेन  
 प्रक्षालयेदिति मोक्षो भवति ।

अथ भावनाविधिरुच्यते—चिकोणमण्डलं कृत्वा  
 पञ्चोपहारैः सम्पूज्य कृष्णवेशधारी सम्भूय तिलकं दत्त्वा  
 पूर्वोत्तमावनया स्वयमेवाचार्यः श्रीमहाकालो भूत्वा  
 पश्चात् स्वरश्मिभिः कालौ करालौ वरालौ कङ्कालौ  
 महाकालौ पञ्चयोगिनीभिः महाविक्रीडितरूपिणीभिः  
 कर्चिकपालधारिणीभिर्वायुवेगेन गत्वा मांसं कर्त्तयन्तं  
 रुधिरं पिवन्तं अन्वं छेदयन्तं नाभिसुत्पाटयन्तं तिलप्रमाणं  
 कुर्वन्तं क्रोधाज्जलन्तं इति ।

॥ महाकालसाधनम् ॥

301.

पूर्वोक्तविधानेन शून्यताभावनानन्तरं विश्वपद्मस्त्र्ये  
 कृष्णवर्णहुँकारं तत्परिनिष्पन्नं श्रीमहाकालभट्टारकं  
 दिभुजमेकमुखं कृष्णवर्णं चिनयनं महाज्वालं कर्चिकपाल-  
 धारिदक्षिणवामभुजं मुण्डमालालङ्गतोर्छपिङ्गलं<sup>१</sup> केशोपरि  
 पञ्चकपालधरं दंष्ट्राभौमभयानकं भुजङ्गाभरणयज्ञोप-  
 वौतं खर्वरूपं सवद्विधिरमुखमात्मानं भट्टिति निष्पाद्य  
 मन्त्रमावर्त्तयेत् । तचायं मन्त्रः, ॐ महाकाल हुँ हुँ फट्  
 स्वाहा । विष्वधिररसेन श्रेतसर्षपैर्महाकालस्य धूपं दत्त्वा  
 बलिं सृजेत् ।

मांसजम्बुडिकां मद्यपुष्पधूपविलेपनम् ।

पञ्चमांसामृतेनैव महाकालाय सृजेद् बलिम् ॥

अनेन मन्त्रेण—तद्यथा, ॐ महाकालाय शासनोप-  
 कारिणे । एषोऽपश्चिमकालोऽयं रत्नचयापकारिणं यदि  
 प्रतिज्ञां स्मरसि तदा इमं दुष्टं ख ख खाहि खाहि मार मार  
 गृह्ण गृह्ण वन्ध वन्ध हन हन दह दह पच पच दिनैकेन  
 मारय हुँ हुँ फट् फट् । तचायमुपचारः—चिकटुकेन  
 साध्यप्रतिकृतिं कृत्वा गाचं कण्टकेनापूर्यं विषराजिकया  
 विधिवदालिष्य वह्नौ तापयेत्, यस्य नाम्ना स तत्क्षणा-  
 देवादश्यो नष्टो भवति । अथ—

<sup>१</sup> AC ० केशाङ्गहासं ।

<sup>२</sup> AC omit.

<sup>३</sup> AC सर्वाङ्गख० ।

<sup>४</sup> ACNb ० मर्च० ।

आचार्ये यः सदा देषौ कुपितो रत्नवयेऽपि<sup>१</sup> यः ।  
 अनेकसत्त्वविधंसौ महाकालेन खाद्यते ॥  
 श्रिनक्ति<sup>२</sup> अङ्गमांसानि पिवेच्च<sup>३</sup> रुधिरं तथा ।  
 शिरसि विनिविश्यैव तिलमाचं तु कर्त्तयेत् ॥  
 इत्यादि विस्तरेण मन्त्रव्यभिति ।

॥ श्रीमहाकालसाधनं समाप्तम् ॥

302.

नमो महाकालाय ।

निम्बकाष्ठमयं महाकालं कृत्वा कर्चिकपालावृत्तौ  
 करौ ऊर्जकेशं कपालमकुटं सर्पाभरणभूषितं गाचं रक्तास्य  
 दंष्ट्राकरालवदनं व्याघ्रचर्मावरणकटिं मुण्डमालावेष्टिं  
 नरशिरोद्यममालिनं प्रेतासनस्यं उत्थितं ध्यात्वा घोरान्ध-  
 कारकर्चिः कृष्णाष्टम्यां साधनमारभेत । दक्षिणमूर्त्तिरसौ  
 स्थापयितव्यः । प्राङ्गुखो भूत्वा मन्त्रं जपेत् । दशसहस्रं  
 समयद्रव्येण बलिं दत्त्वा गुग्गुलुधूपं दद्यात् । नानापुष्प-  
 प्रकरं च कृत्वा, ॐ<sup>५</sup> मणिमणिडतचिश्वलहस्त रह्मेहि  
 महाकाल सर्वशत्रुनिर्यातये चरेण गृह्णापय गृह्णापय

<sup>१</sup> ACNb चपितरत्नवयोऽपि ।

<sup>२</sup> AC हिन्दन्ति ।

<sup>३</sup> MSS तस्याङ्गं ।

<sup>४</sup> MSS ०चापि ।

<sup>५</sup> AC ०राणि च तथा ।

<sup>६</sup> This *Sādhana* is repeated after this in A and C.

हुँ फट् । निराहारं जपेत् । ज्वरं कृत्वा स्वसुखं मन्त्रं  
जपेत् । पूर्ववद् बलिदीयः । ऊँ महाकाल हन हन  
वज्रेण स्वाहा । लक्ष्मेकं जपेत् । ऊँ महाकाल हन  
हन वज्रेण मम कार्यं कुरु स्वाहा । द्विलक्ष्मं जपेत् । ऊँ  
महाकाल हन हन वज्रेण एतत् प्रेषयामि करिष्यथ  
स्वाहेति दृतौयलक्ष्मं जपेत् । ऊँ महाकाल हाहा  
हह रक्ष रक्ष बलिं गृह्ण कार्यं कुरु जः । वज्रयोगिनौ-  
महोत्तरसाधनं कृत्वा महाकालं साधयेत् ।

॥ महाकालसाधनम् ॥

303.

नौलाम्भोजतमालकज्जलघनच्छायो नवौनार्कवन्-  
निःसौमप्रसरप्रतीच्यकिरणज्वालारुणो लोचनः ।  
दंड्स्त्राकोटिकरालभास्वरलसदक्वान्तराले भ्रमन्  
भौष्मश्रीरसनस्तनूत्तममहाकालो जगत्पिङ्गलः ॥  
सन्मैचौकरुणां तथैव मुदितां ध्यायादुपेक्षां ततः  
कुर्यात् कल्पषदेशनादिमखिलं श्रीमङ्गुरोराज्ञया ।  
सर्वाकारवतौमनन्तसुगतप्रज्ञामया शून्यता  
सञ्चिन्त्य स्फुटनौलहुँकृतिमतः सम्भोगवच्चिन्तयेत् ॥  
तद्वैजं भगवन्तमुग्रकिरणज्वालावलौढाम्बरं  
सन्मूर्तीच्छलदन्धकारपटलच्छायं महाभौषणम् ।

खर्वं खर्वरपौवरं प्रविकटकुण्डोरुदंष्ट्राङ्गुरं  
 प्रस्त्रन्दन् घनास्पिञ्चरवहतस्त्रकोपकण्ठस्थलम् ॥  
 विस्फूर्जद् घनरोचिरं वरमणिव्यासक्तपादद्वयं  
 धातारं परिधानमंशुविलसत् शार्दूलदेहच्छदम् ।  
 अन्तर्भान्तनिपौतपिण्डितघनध्वान्तौघमुखारुण-  
 प्रष्ठोङ्ग्रामरमण्डलाभविपुलज्वालं च नेचचयम् ॥  
 विभ्राणं परिवेष्य वामभुजयोर्दण्डं चिश्वलं तथा  
 हस्ते सास्तकपालमेकमपरं चैकां महाकर्त्तरौम् ।  
 ध्यायादूर्ध्वनिवेशनं नरशिरः<sup>१</sup> सशक्तपौनोरसं  
 विद्युत्पुञ्जकरालकुन्तलचयश्मश्रूत्कटस्य श्रियम् ॥  
 आचार्यान् इह ये दिघन्ति कुधियो रत्नचयद्रोहिणो  
 ये वा सर्वजनेष्टकाण्डवि सरंस्तौत्रापकारयहाः ।  
 तानुच्चैः कवलीकरिष्यति महादंष्ट्राकुठारस्खलन्  
 मुण्डास्थिप्रकरोरुपञ्चरकडकारैर्गभौरस्वनः ॥  
 छिन्दनं पिण्ठिं पिबन्तमभितः साध्यस्य रक्तानि च  
 स्थित्वा मूर्ध्मि तिलप्रमाणशक्लैर्भिन्दानमङ्गनि वा ।  
 ध्यात्वा जम्बुडमांसपञ्चपिण्ठैर्मद्य<sup>२</sup> सपञ्चासृतम् ।  
 पुष्पैर्धूपविलेपनैरपि महाकालाय दद्याद् वलिम् ॥  
 तचायं मन्त्रः । उँ महाकालाय शासनोपकाराय  
 सद्यमुक्तिश्मशानवासिमात्रगणनमस्तुताय । एषो-  
 ऽपश्चिमकालो यदि त्वं प्रतिज्ञां स्मरसि तदा इमं रत्न-  
 चयापकारिणं अमुकनामदुष्टं ख ख खाहि खाहि मार

<sup>१</sup> AC omit two lines from here.

<sup>२</sup> A त्रस्त्रक० ।

<sup>३</sup> ANC आद्य० ।

<sup>४</sup> AC ० सरन्ति चायका० ।

मार यर्ल यर्ल वन्ध वन्ध हन हन दह दह  
पच पच दिनैकेन मारय हुँ हुँ हुँ फट् फट् सर्वयश्च-  
राश्चसभूतप्रेतपिशाचोन्मादबलिं यर्ल मम सिद्धिं कुरु  
शनिं कुरु रक्षां कुरु । बलिः ।

कृत्वैकं कुशपुत्रलकं तदमुना मन्त्रेण संयोजितं  
संपिष्टैर्विषराजिकाचिकटुभिर्स्तिं बहिस्त्वत् पुनः ।  
प्रत्यञ्जार्पितकण्टकं च खदिरञ्जालानले तापयेत्  
साध्यस्य प्रबलञ्जरेण भट्टिति ज्ञानान्तरायं भवेत् ॥  
युक्तं राजिकया<sup>१</sup> विषेण च तथा कुर्याद् रसं चैतकं  
तेनाष्टाकृतिमध्यवर्त्तिसहजस्थानं कपाले लिखेत् ।  
मध्यारोपितसाध्यनामकमिदं पूर्वानले<sup>२</sup> तापयेत्  
जायेनास्य महाज्वरोऽथ पयसा प्रक्षालिते मोक्षणम् ॥  
कृत्वा मण्डलकं चिकोणकमयो पञ्चोपचारार्चितं  
ध्यायन् कृष्णपरिच्छदः सतिलकः<sup>३</sup> स्वीयां महाकालताम् ।  
कङ्कालौ च करालिका भगवतौ कालौ महाकालिका  
स्थाता या च वरालिका स्वकिरणैराकर्षयेत् पञ्च ताः ॥  
ताभिः कर्चिकपालिभिः सरतिभिः क्रौडावतौभिः समं  
गत्वा साध्यजनस्य मारुतजवँ ध्यायात् चिसन्ध्यं पुनः ।  
अन्वच्छेदमथाग्रपानमभितो नाभिपुटोत्पाटनं  
मांसानां च तिलप्रमाणकरणं क्रोधात् ज्वलन् मन्त्रवित् ॥

<sup>१</sup> AC वृद्धै० ।

<sup>३</sup> C. रिंपटं ।

<sup>२</sup> AN दिविशेष० ।

<sup>४</sup> ANN<sup>b</sup> चैतकं ।

<sup>५</sup> C भाव० ।

<sup>६</sup> ANN<sup>b</sup> श्रीमां० ।

<sup>७</sup> A मधामया०, N मधायया०, C मपात्रया० ।

कृत्वा कुण्ड<sup>१</sup> मथ चिकोणमपरं तस्मिन्नसौ कण्ठका-  
 नष्टौ मुक्तशिरोरुहव्यतिकरः प्रत्यङ्गु<sup>२</sup> खः क्रोधनः ।  
 तत्कर्मप्रसरानुरूपमनले मन्त्रौ जुहोतु ध्रुवं  
 चेतोवाञ्छितसिद्धिरस्य<sup>३</sup> भविता वुद्वैर्यथा भाषितम् ॥  
 लौलावजगुरोः प्रणम्य चरणं धृत्वा तदाज्ञामयौ  
 मालां मूर्द्धनि साधनं जिनपुरोपालस्य कृत्वा जितम् ।  
 तत्पुण्यं करुणाचलेन कविना तेनास्तु विश्वलतरा-  
 मुत्खेलत्करुणामहारससरित्क्षोल<sup>४</sup> मग्नं जगत् ॥  
 ॐ महाकालाय हुँ फट् ।  
 ॥ वज्रमहाकालसाधनं समाप्तमिति ।  
 । कृतिरियं कवेः करुणाभिधानस्य ॥

## 304.

नमः श्रीमहाकालाय ।

गङ्गात्मजसमारूढं प्रत्यालौढपदस्थितम् ।  
 खर्वं लम्बोदरं पौनं भिन्नाञ्चनसमप्रभम् ॥  
 जवलतिप्रज्ञोर्ध्वकेशं च क्रुड्नागाष्टभूषितम् ।  
 दंष्ट्रोल्कटललज्जिह्वां कपालावलिमस्तकम् ॥  
 सार्द्धनरशिरोमालापञ्चमुद्राविभूषितम् ।  
 व्याघ्रचर्माम्बरं भौमं चिनेचं विकृताननम् ॥

<sup>१</sup> AN ०लोमथ, C ०लमथ ।<sup>२</sup> AN प्रख्यन्तु ।<sup>३</sup> AN तेन क० ।<sup>४</sup> N ०पर० ।<sup>५</sup> AC ०कर्णाल० ।

एकवक्रं करालास्यं षड्भुजं क्रोधविग्रहम् ।  
 हुँकारनादसभूतं श्वशानाष्टकमध्यगम् ॥  
 वज्राङ्गकर्चित्सव्येष्टक्षस्त्रकृद्मरुकं तथा ।  
 वामे कपालशूलं च वज्रपाशं तथैव च ॥  
 शून्यप्रभामहातिगमं भयस्यापि भयञ्जरम् ।  
 जवालामालामहाक्रोधं सर्वदुष्टनिस्त्रदनम् ॥  
 भूतप्रेतपिशचैश्च ग्रहादिजिनपालकैः ।  
 यक्षराक्षसकुम्भारणैः सेवितं प्रणमाम्यहम् ॥  
 रत्नचयापकारिणां शत्रूणां दुष्टचेतसाम् ।  
 तेषां मारविनाशार्थं साधयेद् विधिना बुधः ॥  
 ॥ इति षड्भुजमहाकालसाधनम् ॥

305.

ओमहाकालाय नमः ।

नौलवर्णं शवारूढं प्रत्यालौढं चतुर्भुजम् ।  
 कर्चिकपालखड्जं च खद्वाङ्गभृतभास्वरम्<sup>३</sup> ॥  
 'सेनाभञ्जनतन्वेषु संग्रामायुधक्षेभणे ।  
 साधयेत् सविधानेन महाकालं महामतिः ॥

॥ इति चतुर्भुजमहाकालसाधनम् ॥

<sup>१</sup> C o दिग्पा० ।

<sup>२</sup> C adds कृतिश्चिं after the Colophon but no author it mentions.

<sup>३</sup> C o भीख० ।

\* Nb सना० ।

306.

नमः ओमहाकालाय ।

विश्वाजह्र्यमध्यस्थं प्रत्यालौढं भुजदयम् ।  
 क्षणवर्णं महारौद्रं नागाभरणमण्डितम् ॥  
 कर्त्रिकपालशूलं च मुण्डमाला'प्रलभ्वितम् ।  
 महातेजं सवद्रुधिरं ललज्जिह्वं भयानकम् ॥

॥ इति महाकालसाधनम् ।

। कृतिः सुमतिभद्रस्येति ॥

307.

ॐ नमः ओगणपतये ।

ॐ आः गः शान्तिं कुरुष्व माँ ह्रौँ भूँ हुँ स्वाहा, हृदयः ।  
 ॐ राग सिद्धि सिद्धि सर्वार्थं मे प्रसादय प्रसादय हुँ ज ज  
 स्वाहा, उपहृदयः । ॐ आः गः हुँ स्वाहा, ॐ वरदकराय  
 स्वाहा, ॐ वक्त्रैकदंप्रे विघ्नेश हुँ फट् स्वाहा, ॐ गणपत्यै  
 स्वाहा, ॐ शान्तिङ्करि भुँ हारिणेशडाकिनि हुँ फट  
 स्वाहा, ॐ जः मेसि हुँ कुरु वँ ॐ अन्ये ह्रोः ज ज  
 स्वाहा ।

ततो गणपतिभावना—भगवन्तं गणपतिं रक्तवर्णं जटा-  
 मकुटकिरीटिनं सर्वाभरणभूषितं द्वादशभुजं लम्बोदरैक-

वदनं अर्जपर्यङ्कताराङ्गवं चिनेचमयेकदलं सव्यभुजेषु  
कुठारशरअङ्गुशवज्रखड्श्वलं च वामभुजेषु मूषलचाप-  
खट्टाङ्गः अस्त्रकपालशुष्कमांसकपालफट्कं च रक्तपद्मे  
मूषिकोपरिस्थितमिति ।

॥ गणपतिसाधनं समाप्तम् ॥

308.

ॐ नमस्तारायै ।

विश्वाजकर्णिकामध्ये चन्द्रमण्डलमध्यगा ।  
दिभुजैकमुखौ गौरी ललितासनसंस्थिता ॥  
नौलोत्पलाङ्गहस्ताभ्यां धारिता जिन'मण्डिता ।  
वस्त्रालङ्कारसंयुक्ता कनकाभरणभूषिणी ॥  
भावयेत् तारिणी माता विश्वमाता कृपावती ।  
विजयजयदा लक्ष्मीभुक्तिमुक्तिप्रदायिनौ ॥  
सव्ये पौतारुणा अश्वी चतुर्हस्तैकआनना ।  
अभयाश्ममालिका सव्ये जिन'पाचाशोकभृत् ॥  
नौला चैकानना वामे 'तुर्यवाहुः सभौषणा ।  
कर्त्त्विकपालखड्श्वल उत्पलयष्टिभूषिता ॥  
॥ इति सङ्गमर्मावतारिणीराजश्रीतारासाधनम् ॥

<sup>१</sup> ANb ०मुद्दिं ।

<sup>२</sup> AC कङ्गालभू० ।

<sup>३</sup> AC ०माचा० ।

<sup>४</sup> C तुल्यवाङ् ।

<sup>५</sup> Nb ०खट्टाङ्गच्च ।

309.

शुभम् ।

देवौ त्वमेव गिरिजा कुशला त्वमेव  
 पद्मावतौ त्वमसि तारिणौ देव माता ।  
 व्याप्तं त्वया चिभुवने जगतैकरूपा  
 तुभ्यं नमोऽस्तु मनसा वपुषा गिरा नः ॥  
 यानचयेषु दशपारमितेति गौता  
 विस्तौर्णयानिकजना कल्प्यतेति ।  
 प्रज्ञाप्रसङ्गं चटुलामृतपूर्णधाचौ  
 तुभ्यं नमोऽस्तु मनसा वपुषा गिरा नः ॥  
 आनन्दनन्दविरसा सहजस्वभावा  
 चक्रचयादपरिवर्त्तिविश्वमाता  
 विद्युत्प्रभा हृदयवर्जितज्ञानगम्या  
 तुभ्यं नमोऽस्तु मनसा वपुषा गिरा नः ॥  
 किमत्र वहुना देवि जल्पितेन मया ननु ।  
 यद् यदा वाञ्छितं सर्वफलदाचौ नमोऽस्तु ते ॥  
 ॥ तारास्तुतिः ॥

310.

ॐ नमः श्रीपौठतारायै ।

घण्टाखद्वाङ्गरकोत्पलमणिसुभगान् वामहस्तैर्वहन्त्या  
 विभ्राणा वक्काद्यं स्फुरदसिडमरुभूषिता च सुवस्त्रा ।  
 च्यक्ष्मौ कर्मेणा वरुणतनुरुदुपेता प्रमुदिता दिवंशा (?)  
 पायात् सन्ध्याच दूर्व्वाकनकरुचिरसन्तानना पौठतारा ॥

पौतहरिद्रक्तशितारुणमेचका  
 पर्णधरा ऊषामतिविम्बानना ।  
 सुरताग्रा प्रपलिता वरपौठरता  
 डमरुकपालविभूषितसव्यकरा ॥

धजकेन च घण्टिकया परिचितवामकरा ।  
 क्रमतोऽष्टहिता मणिवंशभवाः स्युरिमाः ॥

वामे रक्तोर्ज्ञदेहा हरितरुचिरसव्यार्जकाया वहन्त्या  
 सव्ये सञ्चक्रवक्रा धजरुधिरकपाले च वामे शशिस्था ।  
 शिष्याद्या द्वादशान्त्याः<sup>1</sup> अपरपुटगताः स्वस्वनामाग्रवण्ठद्-  
 भूता कायैकशीर्षा भवभयविभवा देवता पातु युष्मान् ॥

काम्बोजाद्याश्च तचाकृदधिपसुजटौद्वारपाल्यो दिनेशे  
 सालौढा कर्त्तिपाचधजविधिशिरसः सव्यवामे वहन्त्या ।  
 अद्वावांश्च स्मृतिध्यानविमलविभवः स्कन्धसंक्लेशदेव-  
 पुच्चेतसमारक्षयक्तिरुदयं विश्ववर्णा दिशन्तु ॥

॥ इति पौठतारासाधनम् ॥

<sup>1</sup> A. o श्चव्याः ।

311.

ॐ तारे तुत्तारे तुरे हुँ फट्, ॐ ताँ खाँ हुँ फट्,  
 ॐ आनन्द ॐ परमानन्द ॐ विरमानन्द ॐ  
 सहजानन्द हुँ फट्, ॐ तारे तुत्तारे तुरे समयपौठाधि-  
 स्वामिनि समयपौठाधिसिद्धि मे प्रयच्छ तुरे हुँ फट्।  
 मध्ये ॐ सुरतेश्वरि हुँ फट्, ॐ सुरतसुन्दरि हुँ फट्,  
 ॐ सुरतचन्द्रि हुँ फट्, ॐ सुरतमालिनि हुँ फट्, ॐ  
 सुरतभक्षणि हुँ फट्, ॐ सुरतकामिनि हुँ फट्, ॐ  
 सुरतोग्रे हुँ फट्, ॐ सुरतोत्तमे हुँ फट्। ॐ शिखा हुँ  
 फट्। ॐ भौमे हुँ फट्। ॐ शिखरडौ हुँ फट्।  
 ॐ करालौ हुँ फट्। ॐ जटिलौ हुँ फट्। ॐ रौद्रौ  
 हुँ फट्। ॐ जटौ हुँ फट्। ॐ चण्डौ हुँ फट्। ॐ  
 माण्डौ हुँ फट्। ॐ विकटोळकटा हुँ फट्। ॐ किरिटी  
 हुँ फट्। ॐ नर्तकी हुँ फट्। १२। ॐ कम्बोजी हुँ  
 फट्, ॐ पुक्षशौ हुँ फट्, ॐ चण्डोवौ हुँ फट्, ॐ  
 होमोहौ हुँ फट्। ४। इति पुष्पन्यासः।

ॐ नमो भगवति वज्रपौठेश्वरि विमानचक्रारविन्द-  
 चन्द्रमध्यगे महाकुलेश्वरि पञ्चकुलस्वभावे चतुर्मुखि द्वादश-  
 नेत्रे अष्टभुजे वज्रचक्रघण्टासिरनकाद्यखड्काङ्गकडमरु-  
 त्पलधारिणि अर्द्धपर्यङ्कनाश्वस्ये चतुर्विंशतियोगिनौपरिवृत्ते  
 करुणाक्रोधरूपिणि भक्तवत्सले दिव्योद्यानवासिनि सर्व-

<sup>१</sup> A खाँ।

<sup>२</sup> A omits ॐ सुरतचन्द्रि....सुरतकामिनि ऊँ फट्।

<sup>३</sup> A कचो०।

<sup>४</sup> A omits वच०।

कामप्रदे सर्वार्थसाधनकरि आविश आविश प्रविश  
 प्रविश हन हन सर्वविद्वान् पच पच सर्वमारान् दह  
 दह सर्वभूतवेतालकुमार्णयश्चराक्षसपिशाचासरदुष्ट-  
 ग्रहकूरादिसर्वरोगोपद्रवकारिडाकडाकिनौवालग्रहादीन्  
 वज्रेण रथं हृदयं (यानि) भञ्ज भञ्ज मम मनोरथं  
 परिपूरय देवौ तारे सर्वभूमौ श्वरि सोमार्कवह्निमये  
 प्रभास्वरविग्रहे तथतैकरूपवति तुत्तारे तुभ्यं तुरे  
 हुँ फट् ।

॥ भगवत्या मालामन्त्रः ॥

312.

ॐ नमः औमहाकालाय ।

मैच्यादिभावनापूर्वकश्चन्यतानन्तरं रेफोङ्गवस्त्र्ये हुँ-  
 कारसम्भवमात्मानं भगवन्तं षोडशभुजमहाकालं भावयेत्  
 अष्टवदनं चतुर्विंशतिनेचं चतुश्चरणं षोडशभुजं दश्मण-  
 करैः कर्त्त्विवज्रगजचर्ममुज्जरचिश्चलखङ्गयमदर्ढं वामकरै  
 रक्तपूर्णकपालगजचर्मधण्टाङ्गुश्चेतचामरडमरुनरशिरो  
 दधानं शेषभुजाभ्यां प्रज्ञालिङ्गितं खर्वं क्वणं<sup>१</sup> हाहा हौहौ  
 हेहे<sup>२</sup> होहो-पूरितमुखं महारौद्रं चिकायात्मकं पञ्चवुङ्ग-

<sup>१</sup> A तास्ये ।

<sup>२</sup> C श्वरे ।

<sup>३</sup> C omits.

<sup>४</sup> A adds पानं after this.

<sup>५</sup> ANb omit होहो ।

मुक्तिनं नरमुण्डमालाभरणं भवभयङ्करम् । पूर्वे महा-  
 माया महेश्वरा सिंहाक्रान्ता प्रत्यालौढपदस्थिता चतु-  
 र्भुजा वामे कपालं द्वितीये डमरुकं वादयन्तौ दक्षिणे  
 कर्त्ति द्वितीये मुहरं कृष्णवर्णा मुक्तकेशा चिलोचना  
 विकटदंप्रा च । दक्षिणे यमदूतौ नौलवर्णा चतुर्भुजा  
 दक्षिणहस्ताभ्यां पद्मदण्डकर्त्ति[धरा] वामकराभ्यां  
 रक्तपूर्णकपालचामरधृतवतौ प्रत्यालौढपदस्थिता यम-  
 महिषाक्रान्ता 'नग्ना मुक्तकेशी । पश्चिमे कालदूतौ वामे  
 कपालगोमुण्डं दक्षिणे मुहरन्तिशूलं अश्वारूढा प्रत्या-  
 लौढपदा रक्तवर्णा मुक्तकेशी चिलोचनी । सर्वा देवत्यो  
 विकटदन्ता नागाभरणभूषिताः । चतुष्कोणे चतुर्देव्यः—  
 पूर्वदक्षिणकोणे कालिका कृष्णवर्णा दिभुजा कर्त्ति-  
 कपालहस्ता प्रत्यालौढपदस्थिता शवारूढा; दक्षिण  
 पश्चिमकोणे चर्चिका रक्तवर्णा कर्त्तिकपालहस्ता पूर्ववत्  
 सर्वम्; पश्चिमोत्तरकोणे' चण्डेश्वरी पौत्रवर्णा शवारूढा  
 चण्डमृगहस्ता प्रत्यालौढपदस्थिता; 'उत्तरपूर्वकोणे  
 कुलिशेश्वरी शुक्लवर्णा वज्रदण्डहस्ता शवारूढा प्रत्या-  
 लौढपदस्थिता । सर्वा देवत्यो नग्ना विकटदन्ता  
 चिलोचना मुक्तकेशिन्यः । 'एभिरष्टयोगिनौभिः परिवृतं  
 शून्यतासमाधिस्थसद्ज्ञानन्दिकशवं प्रत्यालौढपदेन वज्र-  
 भैरवाक्रान्तं एवम्भूतं भगवन्तं ध्यात्वा मन्त्रं जपेत् ।  
 तचायं मन्त्रः—ॐ षोडशभुजाय हुँहुँ किलि किलि

<sup>१</sup> AC मया ।

<sup>२</sup> A गार्णिस्थिता ।

<sup>३</sup> Nb नेच्छब्दे ।

<sup>४</sup> Nb वायव्ये ।

<sup>५</sup> Nb इश्वाने ।

<sup>६</sup> A एभिः परिं ।

चण्डघोरदंष्ट्रोत्कटभैरवाय सर्वसिद्धिदायकाय हिलि हिलि  
किलि किलि हे स्वाहा । एतं मन्त्रं जपेत् ।

अयं मन्त्रराजः सततं जपेन बुद्धत्वमिहैव जन्मनि  
ददाति, जातिस्मरत्वमयुतजापेन, अष्टौ महासिद्धयः  
सिध्यन्ति । अथ वलिं दातुमिच्छति तदैव भगवन्तं  
सपरिवारं पुरतो भाव्य वलिमन्त्रेणाष्टौ वलिं दद्यात् ।  
तत्रायं वलिमन्त्रः—ॐ नमो महाकालाय महादंष्ट्रो-  
त्कटभैरवाय महाक्रोधाधिपतये पिङ्गोर्ङ्गकेशाय षाडश-  
भुजाय चतुर्विंशतिनेत्राय ॐ तुरु तुरु ख ख खाहि खाहि  
इदं वलिं गृह्ण गृह्ण हहा हही हुह्ह हेहै होहै हंहः  
महावज्रबुद्धाय काये मां अधितिष्ठ तिष्ठ टट टट मट मट  
कट कट कारय कारय गर्जय गर्जय भौममहाक्रोधाधिपतये  
नाशय नाशय सर्वशत्रून् दुष्टसत्त्वदमक पालय पालय मां  
देहि देहि सर्वान् नाशय नाशय हुँ है किलि किलि भः हुँ  
हुँ सर्वयक्षपिशचाश्च राक्षसकिन्नराश्च सर्वशन्तिं कुरु  
कुरु हं हः नाशय नाशय महाकालाय कालरूपाय  
महाभयानकाय भौतं दम दम दमय दमय नाशनं  
सर्वदुष्टसत्त्वानुद्धरत नागाधिपतये तारय तारय नाशय  
नाशय तारय हः हः कटः कटः खटः खटः फटः  
फटः च्छिन्द च्छिन्द हन हन दह दह पच पच मथ मथ  
नाशय नाशय घट घट सर सर चाँ क्रोधः स्वाहा ।  
वलिमन्त्रः ।

<sup>१</sup> A °मिह वचमणि ।

<sup>२</sup> AC omit हो हौ ।

<sup>३</sup> ANb omit काल० ।

अयं तन्वराजः । अनेन प्रतिदिनं रात्रौ मद्य-  
 मांसेनोदारेण वारिपूर्णशरावे सम्पुटाञ्जलिं कृत्वा बलिं  
 दातव्यम् । सर्वविद्म नाशयति सर्वशत्रून् पिशाचकारिकाः  
 सत्त्वाः बलिदानात् नश्यन्ति च विलीयन्ते । अथानल्लरं  
 दानादसाधेऽपि यदौसितं तत् साध्यतां याति । ध्रुवं  
 अष्टसिद्धिं साधयितुं समर्थो भवति । सर्वपिशाचाः सर्व-  
 यक्षाः सर्वभूताः केवला देवासुरा मनुष्याश्च एते यदि  
 तदा पलायन्ते मूर्ढानं स्फोटयति अन्तरौक्षं धावयति  
 ध्रुवं स्वप्ने महाकालः शुभाशुभं कथयति, भूतभविष्य-  
 दर्त्तमानं जानाति दूरादधेष्यति । सर्वबुद्धस्य मन्त्रराजस्य  
 बलिदानेन पुण्यसम्भारं गणयितुं न समर्थो बुद्धो रात्रि-  
 न्दिवमविच्छिन्नधारया देवा अपि तत् पुण्यं गणयितुं न  
 समर्थाः । चतुरशैतिधर्मस्कन्धानां सारोऽयं मन्त्रराजः ।  
 रुजे यदि न सिध्यति मधु कृत्वा अस्थिना लिखेत् विद्याम् ।  
 हस्ते धारयति स्पर्शयति नाशयति रोगदुर्भिक्षमडक-  
 कान्तारौप्राणापानकान्तारादैन् । शरौरेण प्रभवति  
 सहस्रायुः महाकालसमं किं पुनर्वचनैः । बलिमन्त्रराजोऽयं  
 विद्या अनेन मन्त्रेण शताभिमन्त्रितं पानीयं गुर्विणीं  
 पाययति सुखेन प्रसवति ध्रुवं सहस्रायुः । नानाभय-  
 पौडितानि नाशयति । पठनात् नश्यति । अमृतैर्वारैकं  
 सपाठं चक्षुरभयमञ्जयेत्, श्रीनरव्याघ्राश्वगजमहिषाहि-  
 कुकुरशलभसिंहादयश्च यान्ति ध्रुवं सर्वकार्यं प्रसाध्य

<sup>1</sup> Nb तत्पराः यत्ते, A उत्पलाद्यन्ते ।

<sup>2</sup> Nb दूरादृश्यते ।

प्रविशन्ति । सर्ववुद्धसमः घोडशभुजस्य वलिमन्त्रः ।  
शताक्षरं पठेत् । द्वामापनवलिविसर्जनः ।

॥ 'इति घोडशभुजमहाकालसाधनं समाप्तम्' ।

। विरूपाक्षः ॥

॥ साधनमाला समाप्ता ॥

<sup>1</sup> The colophon is found only in Nb.

<sup>2</sup> After this colophon C adds शुभम्भयात् । संवत् ६३६ आवण  
शुक्लपञ्चमीकृद्य काथ वाहालया श्रीवचाचार्य अमृतानन्दन  
चोयाचुलो शुभं । This Newari date corresponds to  
A.D. 1819. A abruptly brings in long extracts  
from the महाकालतन्त्र extending over nine folia  
from 333 to 341 and concludes with part of the  
सप्तशतिककल्पोक्तसाधन followed by the चैलोक्यविजय-  
साधन and वच्चवालानलाकैसाधन ।



## **INDEX.**



अ

अकनिष्ठ ४७, ६४, ८५, २६८, ४२४,  
४६०।  
अक्षोभ १६, १८, ६५, ६६, १०३,  
१०४, १०६, १२३, १२४, १४०,  
१६०, १६४, १७२, १७३, १७५,  
१८१, १८८, १९६, २०८, २१०,  
२३१, २४६ २४८, २५७, २६६,  
२६६, ३०७, ३११, ३१३, ३२१,  
३८८, ३८५, ३८७, ४०१, ४०२,  
४०३, ४१६, ४२१, ४२७, ४२८,  
४४३, ४४७, ४५१, ४६२, ४६६,  
४७०, ४७३, ४७५, ४८२, ४८३,  
४८८, ४०१, ४४५, ४४६, ४५४,  
४६४, ४६८, ४८१; ०मौलिन  
४७३, ५०८, ५५८, ०मुनि ५७७;  
०वच ४३२, ४४८, ५०८।  
अभिमण्डल ७८, १६०, २२६, २५५।  
अग्रपिण्डमंत्र १०३।  
अङ्गुष्ठातारा १६१।  
अङ्गुष्ठी १६८, २२८।  
अचल २०, १३७, १६६, १७२,  
१७४, ४१८; ०वचमुक्ता ११;  
०हृदय ४, १४।  
अजया ५०२।  
अजाक्षौर ३३०।  
अजितमित्र ११४।  
अजितवचा ५।  
अजिता ४३५।  
अज्ञानपुरुष ४२८।  
अज्ञन ६१, १८२, १८७, २१४, २३८,  
३५०।  
अतसी १७०, १७२।

अदय २१, २२, २२५, २६४, ३०४,  
३२१, ४२६, ४८५, ५०५; ०ज्ञान  
४७४; ०योग ५०३।  
अद्यवच ४८, २६७; ०वचपाद ४६५।  
अद्यौ २३०।  
अधोमुखनकुली ५७७।  
अग्नन्त २६६, २६३, ३७०, ३७७, ३८४,  
५१४, ५२१, ५७४, ५७७।  
अग्नाथपिण्ड २४८।  
अग्नादियोग ४५८।  
अनुपधिशेषनिर्वाणधातु २६।  
अनुपमरचित ६२, २०६।  
अनुच्छेन ६४, १३६, १६०, ३६४,  
४६१, ५५७।  
अन्तर्ज्ञान ३५०।  
अन्यदौपानयनन्याय ५७६।  
अपराजित ५२३, ५२१।  
अपराजिता ३५२, ३८५, ४०३, ४३४,  
४३५, ५१६।  
अपस्मार ४४१, ४८५, ५३२।  
अभयाकरसगुम ५७८।  
अभवद्व १६५।  
अभिचार ३६६।  
अभिषेक ३०, ६५, १४८, १६०, १७३,  
१८६, १८१, १८४, २३१, २४४,  
२७५, २८४, २८८, ३०१, ३४४,  
३४६, ३४८, ३६३, ३६४, ३७७,  
४१६, ४२८, ४४६, ४८३, ४६३;  
०गाथा ४१६; ०विघान ५०७;  
०विधि ४६४, ४८५।  
अभ्यासगो ४३५।  
अमनुष्य ४१२।  
अभितनाथ ३६०, ३६३, ३६४, ४४८।

अमिताभ १६८, १८८, २६८, ४०, ४६८,  
४७, ५१, ५३, ५६८, ६३, ६४, ६८,  
७३, ७५, ७७, ८०, ८२, ८४,  
८५, ८६८, १०३, १२८, १२९,  
१५७, १६८, १६९८, १७५, १८१,  
१८६८, २२२, २३१, ३०८, ३२२,  
३४१, ३४८, ३४९, ३५८ ३६२,  
३६८, ३८२, ३८५, ३८८, ३९२,  
४०१, ४१७, ४२७, ४४५, ४४७,  
४७५, ४८३, ४८८, ५०७, ५०८,  
५६८; ०नाथ ३७४।  
अमिताभमग्न्यतन्त्र २२१।  
अमितायुः ४४५।  
अमृतगुणा ३१८।  
अमृतप्रभा ४४६।  
अमोघ १६६, २३१, ४४७; ०चण्ड  
१०, १४; ०संभव ४५०।  
अमोघसिद्धि १३, १६६, १८८, ६४, ६६६,  
१०३, १६८, १७६८, १७८, १८१,  
१८६, २०४, २१६८, २१६, २४५,  
३०८, ३२२, ३८६८, ४००, ४४५,  
४६२, ४७५, ४८३, ४८८, ५६८।  
अमोजपाणि ३८।  
अरनाल १८८।  
अरपचन ६२, ६४, ११२, ११४, ११५,  
११८, ११९, १२२, १२७, १३२,  
१४०, १४५, १५१, १५२, १५६।  
अर्क १८२, १८७, २१४, २३६, २४२,  
२५६, ४३७, ५४१, ५५६।  
अर्जक २४७, २४६।  
अर्जपर्यङ्ग ३७, ४०, ६४, ७७, १०७,  
१०७, २०७, २१६८, २४५, ३८१,  
४००, ४६१, ४७०; ०तागण्डव ५६३,  
०नाथस्य ३८८, ५६६८; ०नवयस्य  
५०१, ५०२; ०स्त्रिया २०४।  
अलिमन्मय १४६, १४८।

अवधूत (अदय) ४२६।  
अवधूती ३६६, ३८३, ४४८।  
अवलोकितेश्वर ४२, ४३, ४६८, ५२,  
५४, ६३, ७१, ७७, ८३, ८४, ८६,  
८७, १७८, १८३, १६२, २००,  
२२१, २३३, ३०८, ३३४, ५०६।  
अविद्वकग्नि ५६६, ५७४।  
अशैक्ष १६६।  
अशोक ८३, १२३, १७७, १८१, २१५,  
२३४, २४५, २७४, २७६, २७७,  
२८०, २८४, २८५, २८६, २८२,  
२९६८, २९७, ३०३, ३०४, ३६७।  
अशोककान्ता १७६, १७७, २४५,  
२७५, २८८, ३०६।  
अशोकच्छटा ३०५; ०तरु ३०३;  
०पत्र १८६; ०पञ्चव २७६, २८०,  
२८२, २८४, २८५, २८७; ०पुष्प  
१२४, २८१, ३०१; ०बृक्ष २७५,  
३०६, ४०७; ०स्त्रवक २८६।  
अश्व ४३७, ५६८।  
अश्वस्य ४३७।  
अशु कायचक ४२७।  
अशु चित्रक ४२७।  
अशु चिह्न ४११।  
अशु देवी २०७।  
अशु नाग २०८, २१०, २५७, २६७,  
२८७, ४०७, ४१८, ५०८, ५१४,  
५३१, ५५३, ५५४, ५६६, ५६०।  
अशु महाभयतारा २०७, २०८।  
अशु महासिद्धि ५६१, ५६६।  
अशु माट ४४३, ४४६, ४७६।  
अशु यन्त्रिणी ५६६।  
अशु योगिनी ५६८।  
अशु लोकधर्म २०३।  
अशु लोकपाल ४०८।  
अशु वाकृत्वक ४२७।

अष्ट अम्बान २१६, २८५, २८७,  
८८०, ८८२, ८९६।  
अष्ट प्रदक्ष ४२४, ४३६।  
असङ्ग पाद ३२५।  
असहा ५।  
असीमा ६।  
असुर ३५७, ३५८, ३८८, ३८९ ३८८,  
४०६, ४३४, ५०८, ५३६, ५४०।  
अस्त्रकृ-कपाल ५६३।  
अहिवलय ५१२।

## आ

आकर्षण १६१, ३६८, ४३४।  
आकर्षणी ४८८।  
आचेप मुद्रा ५१८।  
आग्रेय मण्डल २३२, ५४१।  
आदर्शज्ञान १३६, १६०, १६६,  
२२७, ४६२, ४६७, ४७०, ४८२,  
४८१; ○प्रक ज्ञान ४७६।  
आनन्द २५०, ५६४, ५६६।  
आपोमण्डल २५५।  
आर्मिष ४१२।  
आश्राय २२४, ४०१, ४१४, ४७७,  
४७६, ४८१, ४८६, ४८८, ४८९,  
५१२, ५६४।  
आयतन ४०६, ४६२।  
आश्वाल ३३४।  
आरोलिक ३४५।  
आर्यजाङ्गली २४५, २४७, २४८।  
आयंतारा ३७, ६४, २०४, २०८,  
२१३, २१८, २२१, २३७, २३८,  
३६२, ○कल्प २४४।  
आलि १४६, २२७, ३६४, ४२५,  
४३६, ४४७, ४६३, ४७३, ४७८,  
४८७, ४८१, ४८६।  
आलोड २६४, २६७, ३००, ४२५,

४२८, ४८८, ४६१, ४६२, ४६४,  
५०४, ५१२, ५३०, ५३१, ५३५,  
५५२; ○पद २२०, ५२८; ○संस्थिता  
४५५; ○पदा ४३७; ○बान्त ४८८,  
○स्था २६१, २८२; ○स्थिता २८२।  
आवेष्टारा १६१।

## इ

इन्द्र ११७, २१४, २३६, २४१, २७४,  
२७६, ३५०, ४०६, ५११, ५४१,  
५५६, ५७१।  
इन्द्रजालकरी ४३४।  
इन्द्रनील २६३, २६७।  
इन्द्रभूति ३५३।  
इन्द्राणी ५१०।

## ई

ईर्ष्या ४५०; ○वचा १६६, २२६;  
○वचौ ४०६, ४४७।  
ईशान ५४१, ५५६।

## उ

उग्रतारा २०६।  
उग्रश्वारूढा ४५४।  
उच्चाटन ३६८, ३७१, ४३४, ४३६,  
५३२; ○विधि १८६।  
उच्चुम्ब ४१०, ५६६, ५७०, ५७१,  
५७४, ५७७; ○ग्रक ५६८; ○जम्भल  
५७०, ५७१, ५७५।  
उड्डियान (ओड्डियान) ३६१।  
उत्पल मुद्रा १७७, २०५, २०८, २४५।  
उदरकौट १८२, २३५; ○कौटक  
१८८।  
उन्मत्तक १८१, १८६, २३४।  
उन्माद ४४१, ४६५, ५३२।  
उपकेश्वरी ११३, ११८, १२०, १२१,  
१३१।

उपनन्द ४५, २६६, ३८६, ५१४,  
५२१।

उपगौठ ४७६।

उपगौलच ४७६।

उपमेलापक ४७६।

उपमस्त्रान ४७६।

उपाय १६१, ४४८, ५५७।

उपेक्षा ५७, ६२, ६४, ६७, १००,  
११५, १३८, ४८६, ४८८, ५७६,  
५८७।

उपेक्ष २४१।

उत्तुक ४०६, ४३७।

उष्णीषविजया १८०, १८२, १८१,  
१८८, २२६, ४६४, ४१७, ४१८;

उष्णीषा १६६, ४१६।

### ऊ

ऊङ्खपाद (वचवाराही) ४३६।

### ए

एकजटा १७७, २४५, २५७, २५८,  
२६०, २६२, २६४, २६५, २६७  
२७०।

एकजटाभाय २५४।

एकाद्वय कल्प १६६।

### ऐ

ऐशवत ३५८।

ऐशवती ४२७।

ऐश्वर्यता ३८६।

### ओ

ओडियान (उडियान) ८०, ८३,  
४८८, ४४३, ४४५; ०पौठ २८६;  
०मारीचौ २८८, २८४, २८५,  
२८६, २८७; ०वचपौठ ४३६।  
ओस्तारकौ ५०२।

### औ

औदुम्बर ४३७।

### क

कङ्गेह ४४६।

कङ्गाली ५८४, ५८८।

कङ्गेली १२३, ४३७।

कञ्जल २३५।

कञ्चक ४६७।

कठिनौ ३६४, ४३१।

कथित्का ३५८, ३८१, ४४७, ४७५,  
४८८, ४८४; कण्ठौ ४२८, ४६१।

कन्दप १७५।

कपाल मुद्रा ४७१।

कपालिनौ ५०२।

कपोत ४०६।

कवन्ध ४५२।

कमभूलु ४०, ४४, ३४१, ३४२;  
०घर ७७, ७६।

कम्पन ८०, ८२।

कम्बोजी ५८६।

करवाल ८८।

करवीर २३७, २४३, २५६।

करालिका ५८८।

कराली ५८४, ५८६।

करणा ५७, ६२, ६४, ७२, ११५,  
१३०, १३८, २६७, ५८७।

करणाचल कवि ३६१, ३६३, ५८०।

करणाचलक्रोध ४७०।

करणाचलवच ४६६, ४६७, ४६८।

करोट २६५; ०टका २६६।

कर्कोटक २६६, ३६३, ३७८, ३८६,  
५१४, ५२१, ५७४, ५७७।

कर्णतारा ३५२।

कर्तरौ ५८८।

कर्मसुदा १२७, ४४८, ४७१।

|                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| कर्मसाजायो समाधि ४६३ ।                                                  | कुकुरिपाद ४६८ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कर्मवचो २६०, ४११ ।                                                      | कुड़म ६० ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| कलि २४० ।                                                               | कुणपस्या २६६ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| कल्पतरु ५०० ।                                                           | कुण्डल ३५८, ३८१, ४२८, ४४७,<br>४६१, ५८६, ८६४; ○लिन् ४७५ ।                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कल्पमारीची २७६ ।                                                        | कुणिका ६८, ७६ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कल्पवन्धि ४३६ ।                                                         | कुवेर ५१२, ५४१, ५५६, ५७१ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| कल्पान्तानल ५३६ ।                                                       | कुमार ६८, १६८ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कल्पोक्ति २७५ ।                                                         | कुमाराकरण्युष ५७४ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| कल्पोक्तमारीची २६६, २७८, २७६,<br>२६५ ।                                  | कुमुदाकरमति १४ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| कल्याणगर्भ ४७१ ।                                                        | कुम्भाष्ठ ४११, ५३२, ५६१ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| कल्याणमित्र ४३१ ।                                                       | कुरुकुलपर्वत ३४७, ३४८ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| कल्यूही ४२६ ।                                                           | कुरुकुला ३४७, ३४८, ३५०, ३५१,<br>३५४, ३५५, ३५६, ३५८, ३५९,<br>३६१, ३६२, ३६५, ३६६, ३६७,<br>३७१, ३७२, ३७३, ३७४, ३७६,<br>३७८, ३७९, ३८१, ३८२, ३८३,<br>३८४, ३८५, ३८७, ३८८, ३८९,<br>३९२, ३९४; अरुमुज० ३५३;<br>○कल्पोक्ति ३४७; ○किंगृहा ३४५;<br>○पर्वतोदस ३९२; ○योग ३६५;<br>षड्मुज० ३५१; ३८०; संचिस०<br>३८४; साधिष्ठान० ३८४ । |
| काकपक्ष १८०, १८६, २३३ ।                                                 | कुरुविन्द १४६ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कामदेव ३४५, ३४८, ३५६ ।                                                  | कुल ३१८ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| कामरूप ४५५ ।                                                            | कुलत्य ४११ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| कामवच ५४५ ।                                                             | कुलिक ६८, २६६, ३६३, ३७७, ३८४,<br>४१४, ५२१, ५७४, ५७९ ।                                                                                                                                                                                                                                                                |
| कामाख्या ४५३ ।                                                          | कुलिश १६३, १६६; ○मार्ग २५८;                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| कामिनी ५०२ ।                                                            | ○शेष्वर ४४३; ○शेष्वरी ५६८ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| कामेश्वरी ४३५ ।                                                         | कुलौर गर्त १८३, १८८, २३६ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| कामोज ५८५ ।                                                             | कुलेश ४५६ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| कावेश १६४ ।                                                             | कुणिक ११ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| काशगुह्यहास्याय ३० ।                                                    | कृतसत्त्व-पयङ्ग ५५७ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| कारिणी ५०२ ।                                                            | कृत्यानुष्ठान १४०, १६०, १६६; ○ज्ञान<br>४६३; ○स्वभावा ४६८ ।                                                                                                                                                                                                                                                           |
| कारण्य ५७२, ५७६ ।                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कालचक्र ४७८ ।                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कालदूती ५६८ ।                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कालसाचि ४४०, ४४२, ४६१, ५०८;<br>○शाचिका ४२५, ५०८ ।                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कालि १४६, १५६, २२७, ३६४, ४२५,<br>४३६, ४४७, ४७३, ४७८, ४८७,<br>४९१, ४९६ । |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| काली ५८४, ५८६ ।                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कालिका ५६८ ।                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| काल्पीरक २२३ ।                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| किन्नर ३५७, ४०६, ४३४, ५६६ ।                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

|                                             |                                                                      |
|---------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| खण्ड ५३२ ; ०पाद ३७८ ; ०राज ३२८ ।            | खसंपग ३६६, ३८, ४२, ४५, ४६, ४८,<br>४९, ५५ ; ०जोकेश्वर ३७, ५८,<br>५९ । |
| खण्डयमारि ५८७, ५५३, ५५४ ।                   | खर्वरी ४२७ ।                                                         |
| खण्डयमारि तंत्र ३२८, ३३६ ।                  | खाडीमखल ४२ ।                                                         |
| केलि ५६२, ५६७ ।                             | खेचरसिंह ३५० ।                                                       |
| केलिमालिन ५६०, ५६१, ५६२,<br>५६३, ५६६, ५६७ । | खेचरी १६१, ४४६, ४४७ ।                                                |
| केलिमालिनी ५६३ ।                            | खेटक ५१० ।                                                           |
| केवलनैशात्या ४५१ ।                          |                                                                      |
| केश्मी ११३, ११८, १२०, १२१,<br>१२२ ।         | <b>ग</b>                                                             |
| कोकदत्त ४२६ ।                               | गगनगञ्ज ४६ ।                                                         |
| कौविसौ ५०२ ।                                | गगनोद्धव १६५ ।                                                       |
| कौसम्भ १४६ ।                                | गङ्गा २६८ ।                                                          |
| कोधगण ६७ ।                                  | गजचर्म ५६७ ।                                                         |
| कोधपर्यङ्क ५४४ ।                            | गगाचक ४६६ ।                                                          |
| कोधमुदा ५२४ ।                               | गगापति ४०३, ५६२, ५६३ ।                                               |
| कोधानन ४३७ ।                                | गगड्युहादिसूत्राणि १० ।                                              |
| कोधावेश ५२६ ।                               | गन्धतारा १७६, १८४, १६३, १६७,<br>२१६, २२८ ।                           |
| कोधावेशमुदा ५१५, ५२० ।                      | गन्धमादन २४८ ।                                                       |
| कोशबृन्दारि १७४ ।                           | गन्धव ४०६, ४०७, ४३४ ।                                                |
| कृष्णिकनैशात्य २०५ ।                        | गन्धा १५७, ३१२, ३२४ ।                                                |
| क्षितिगम्भ ४६, ५५७ ।                        | गर ४३१ ।                                                             |
| क्षितीश १६३ ।                               | गरुड ७७, ७८, ३५७, ३५८, ४०६ ।                                         |
| क्षौर ४१ ।                                  | गरुडेश्वर २१७, २७० ; ०त्र २५३ ।                                      |
| क्षेत्रोपक्षेत्र ४७८ ।                      | गर्भपाद २६५ ।                                                        |

**ख**

|                          |                        |
|--------------------------|------------------------|
| खगम्भ ४६, ५५७ ।          | गोता १५७ ; ३१२, ३२४ ।  |
| खगा ४३५ ।                | गुप्तगौरी ४३५ ।        |
| खगानना ४२७ ।             | गुप्ता ५६१, ५६२, ५६६ । |
| खङ् ६१, २१४, २३६, ३५० ।  | गुलिका ४६, ३७५, ४३० ।  |
| खण्डरोहा ४२५, ४२७, ४३८ । | गुच्छभव्य ४४५ ।        |
| खदिश्वणी १७६ ।           | गृष्म ४०६, ४३७ ।       |

गोमयादिपानीयमंत्र १०२ ।  
 गोमुख ५८८ ।  
 गोरोचना १८२, १८८, २३५, २४३ ।  
 गोविन्द ३७० ।  
 गोरी ३१०, ८८४, ८८६, ८९६ ।  
 गोरीतारा ३५२ ।  
 गोरीस्तनयुगल ५१३ ।

## घ

घगटा १६८ ।  
 घण्टिका ४२८ ।  
 घस्मरी ४८६, ४९६ ।  
 घोरचडी ४८८, ४८८, ४८६, ४८२,  
     ४८४ ।  
 घोरझमशान ८६, ४५६ ।  
 घोरान्यकार ४३७ ।  
 घोषवच ५४५ ।

## च

चक्रचय ५८४ ।  
 चक्रधर ३३५ ।  
 चक्रवतिनी ४२७ ।  
 चक्रवर्मिशी ४२७ ।  
 चक्रवेग ४२७ ।  
 चक्रसम्बर ४६५, ४६६, ४६८; ०नाथ  
     ५०० ।  
 चक्री ३५८, ३८१, ४२८, ४४७, ४६१,  
     ४७५ ।  
 चक्रबीज १८१, १८६, २३४ ।  
 चकड़रोषग १७३ ।  
 चकड़महारोषग १७१, १७२, १७३,  
     १७४, १७५ ।  
 चकड़वचपाणि ४०४ ।  
 चकड़ाक्षी ४२७ ।  
 चकड़ाचल १७३ ।  
 चकड़ालिनी ४८६ ।  
 चकड़ाली ३१०, ४४३, ४४५, ४७६ ।

चमड़िका ४४१, ४८८ ।  
 चमड़ी ५८६ ।  
 चमड़ोवी ५८६ ।  
 चतुरार्थसत्य ४३२ ।  
 चतुर्वेदमहासुकुटी १६६, २२८ ।  
 चतुर्भूतमण्डल ४८७; ०महाभूतमण्डल  
     १६५, ४२४, ४६१; महाभूतस्य  
     ४८६ ।  
 चतुर्महाराजिक ४०८ ।  
 चतुर्मार्श २२, २४, २८६, ४२८;  
     ०मर्शासन २० ।  
 चतुर्मुद्रा १२७, ४७१ ।  
 चतुर्खण्डा २७४ ।  
 चतुर्स्तिंशद्यज्ञन ४३२ ।  
 चन्द्रकान्ता ५६२, ५६६ ।  
 चन्द्रकान्तिमणि २६८ ।  
 चन्द्रकाली ५६२ ।  
 चन्द्रप्रभ ६६, ११४, ११८, १२०,  
     १२१ ।  
 चंद्रवच ४३२ ।  
 चपेटदानसुका ४०३ ।  
 चम्पक २४५; ०वच ४०८ ।  
 चरेन्द्र ५६०, ५६१, ५६२, ५६६ ।  
 चरेन्द्रक ५६७ ।  
 चर्चिका ५८८ ।  
 चषक २५७ ।  
 चामर २१५ ।  
 चामररत्न २० ।  
 चामोकर १०७, २६० ।  
 चालन ३७१ ।  
 चित्तवच ५०७ ।  
 चिन्तामणि १२, २७, ४६, ६०, ६६,  
     ५०८ ।  
 चित्तेश २६७, ३१६, ४५०; ०सुकुट  
     ४८६, ४८३ ।  
 चित्रकालि ५६१ ।

चित्रसेना ५०२ ।

चुन्दा २७०, २७२, २७३, ३५२;  
०मुदा २७१ ।

चुलुक ५६३, ५६४, ५६५, ५६६,  
५६८, ५७०, ५७१, ५७२, ५७३ ।

चैत्र १६२, २६६, ५४२ ।

चैत्रगर्भ २७६, २८०; ०गर्भस्या २७४,  
२७६, २८१, २८२, २८२; ०गर्भ-  
स्थिता ३०३; ०गुहागर्भस्थिता  
३६४; ०गुहानास्या ४१७; ०गुहा-  
लया ४२० ।

चैत्रालङ्कृत ४०५ ।

चौरिका ४४६ ।

चौरी ४४६, ४७६ ।

## छ

कन्दोपकन्द ४७६ ।

## ज

जटिली ५६६ ।

जटी ५६६ ।

जम्बुडमांस ५८८ ।

जम्ब ४३४ ।

जम्बनी ४३५ ।

जम्बल ५६०, ५६१, ५६२, ५६४, ५६६,  
५६८, ५७०, ५७१, ५७२, ५७३,  
५७४, ५८०, ५८१, ५८२; ०जलेन्द्र  
५६१; ०नाथ ५६६, ५६७, ५६८;  
०प्रतिमा ५६८ ।

जयकर ५२१ ।

जयतारा ३५२ ।

जलाजलि ५६५ ।

जलेश ५७६ ।

जवा ३८०; ०कुसम २६२, ३०३ ।

जाकुली १७७, २१७, २४५, २४६,  
२४७, २४८, २४६, २५२, २५३;

०तारा २१७; ०धारिणी २४७;

०महाविद्या २५०; ०मुदा २४७ ।

जाम्बुडी ४११ ।

जाम्बूनद २२२, २६२, २६७ ४१६ ।

जालन्धर ३७६ ।

जालिनीकुमार १२१; ०प्रभ ११३,

११८, १२० ।

जोजोत्कार ४२६ ।

ज्ञानकाय १२७, १४०, १४५, १६५ ।

ज्ञानचक ३४५, ४०६, ४६२ ।

ज्ञानदेवी ४२६ ।

ज्ञानमण्डल ४८३ ।

ज्ञानमूर्ति १२७ ।

ज्ञानसत्त्व २०, २१, २३, ३०, ६०,  
६३, ६५, ७८, ८६, १२२, १२४,  
१३२, १३७, १७०, १७२, १७३,  
१७४, १७६, १७८, १८१, १८५,  
१८६, २०५, २२०, २५३, २८२,  
२८४, ३०१, ३०४, ३११, ३३६,  
३४०, ३४८, ३६६, ३८६, ४१६,  
४५०, ४६६, ४७५, ५१८, ५५८ ।

ज्ञानसंभव १६५ ।

ज्ञानाधिष्ठान १०१ ।

ज्वालामुखी ४३६ ।

ज्वालामुदा ४२६, ४६५ ।

## ट

टक्किराज १३७, ४१८, ४२० ।

## ड

डमक ८८, २५७, ४२५, ४६०, ४६८,

४१३, ५६५, ५६६, ५६७; ०हक

४८८, ५०२, ५६१, ५६८ ।

डाक ४४२, ५३२ ।

दाकिनी २६८, २८७, ४१०, ४२५,  
४२९, ४३६, ४४१, ४५५, ४८१,  
४८६, ४८५, ४८७, ५३२।  
दाकिनीवच्चपञ्चर ३३१।  
डामर ५१३, ५२०।  
डिम्ब ५७०, ५७४।  
डोम्बिनी ४४५।  
डोम्बौ ४४३, ४४६, ४७६।  
डोम्बोहेरुक ४४३।

## ढ

डोक्ककं ५७४।

## त

तचक २६६, ३६३, ३७७, ३८५,  
५१४, ५२१, ५७४, ५७९।  
तथा ११०, १११, १७६, ५६७।  
तथागतज्ञान ४५६।  
तथागतसम्भवसुदा है।  
तन्त्र १२, १३, १६१, २६६, ५१५;  
०राज १, ६००।  
तन्त्राद्धाय २६६।  
तर्जनीसुदा ५५७।  
ताराङ्क ३८१, ४७४; ०वा ४४०।  
तारा १८, ३७, ४०, ४६, ५६, ६४,  
६६, ७०, ७५, ७७, ८६, १०३,  
१७६, १७७, १७८, १७९, १८६,  
१८७, १८८, १८५, १८७, २००,  
२०४, २०५, २०६, २०८, २११,  
२१३, २१४, २१५, २१८, २१६,  
२२१, २२२, २२३, २३५, २३७,  
२३८, २३६, २४१, २४३, २४४,  
२५२, २६०, २६७, ३२२, ३४६,  
३६५, ३८६, ३८२, ५६४;  
०देवी १८४, २२७, २४१;  
०धार्षी १८१, १८२, १८४,  
१८७, १८८, २३५, २३६।

तास्मिन् २६७, ३४७, ४१५; ५६३,  
५६४; ०सम २१०।  
तारोदय ३४५।  
तारोद्वकुरकला ३४७, ३७६।  
तार्य ३७२, ३७७, ३७८।  
ताल ६६।  
तिलक ५८४।  
चिकाय ५०५; ०यात्रक ४८२,  
५८७।  
चिकाल स्थायी २५१।  
चिगुच्छालय २३१, ३४६, ४१६, ४८३।  
चितत्व २३३, ३६३, ३६६, ३७०,  
३७६, ४३२।  
चिदगड ३४२।  
चिदगिंडक ८६।  
चिदगड़ी ४०, ४४, ८८, ३४१।  
चिदश्चार ३८६।  
चिपताका ४२८, ४७०, ५१०, ५११।  
चिभवतास्मिन् २०६।  
चिरन १७०; ०मुकुटिनी २४१।  
चिरन-पारगा ७२, १००, २६७।  
चिशरण-गाधा १०६, १८४, २२५,  
२७२, २७३।  
चिश्चिख २७८।  
चिश्चिखा २७४।  
चिश्चूल ३२, ६३, ६६, ६८, ७३, ७६,  
८६६, ८०२, ८०३, ८८२, ८८१,  
५३३, ५८८, ५६७, ५६८; ०देव  
८८।  
चिसमय १, ४, १४, १५, १६, १७;  
०राज १, १३, १४, १७।  
चिसमयराजकल्प १६।  
चैयच्चिक ६७।  
चैलोक्यवासनी ४३४।  
चैलोक्यमाट ४३४।  
चैलोक्यवच्च ५२४।

चैलोक्यवशङ्कर ७६, ८०, ८१, ८३ ।  
चैलोक्यविजय ५२९ ; ०मुद्रा ३५२,  
३७२, ३८० ।  
चैलोक्याचोप ४७४, ४७६ ।  
चैलोक्योदर ४३५ ।  
व्यष्टि ४१६ ; ०वर्तिन् ४२० ।  
व्यवकसखा ५७६ ।

## द

दत्ता ५६१ ।  
दमोलि १५३ ।  
दर्पण १२४, १२६ ।  
दशप्रारम्भिता १८०, १८५, २२६,  
५८४ ।  
दशमुज-सितमारीचो २७५ ।  
दशाद्वार २३३, २३६ ।  
दाहिमकुसुम ४२५ ।  
दिक्षाल १६२ ।  
दिक्षाल २१४, २३६ ।  
दिग्बन्धमुद्रा ५१८ ।  
दिग्बन्धरा ४३३, ४६२ ।  
दिव्यकाय ३७३ ।  
दीपतारा १७६, १८४, १६१, १६७,  
२१६, २२८ ।  
दीपा १५७, ३१२, ३२४ ।  
दुर्गेत्तारिणी २३७, २३८ ; ०तारा  
२३७ ।  
दुर्जयचन्द्र ४८६ ।  
दुर्जया ५०२ ।  
देवकुल १३८ ।  
देवदत्त १८०, १८६, २१४, ५३३,  
५३४ ।  
देवराजा ३८७ ।  
देवासुरघिर ४५७ ।  
देवेन्द्र ५१० ।  
देशना ७२, ६८ ।

दविगाधिराज ५८० ।  
दाचिंश्चक्षन्धा ६४, १३६ ।  
द्विपिन् ५३५ ।  
द्विभुजहेतुक ४७३ ।  
द्वेषवच्च ५४५ ।  
द्वेषवच्च २२६ ; ०वचिका ४८७ ;  
०वच्चौ २३१, ४०६ ।

## ध

धनद ५६०, ५६१, ५६२, ५६३, ५६६,  
५६७, ५६८, ५७३, ५७५, ५७७ ।  
धनदत्तारा २२० ।  
धर्मचक्र ६, १०१ ; ०मुद्रा ६, १०७,  
१११, १२७, ४०८ ।  
धर्मधातु ६६, १०८, १५७ ।  
धर्मधातुवागीश्वर १२७, १२८ ।  
धर्मनेत्रात्म १०५ ।  
धर्मप्रविचय ४८६ ।  
धर्ममुद्रा १२७, ३१७, ४७१ ।  
धर्मरत्न ४५६ ।  
धर्मशङ्कसमाधि १२६, १५७, १५८ ।  
धर्माकरमति ४१७ ; ०पाद २०० ।  
धर्मोदय १२५, १५३, १८६, १६५,  
२५५, २५६, ३५६, ४४०, ४४२,  
४५२, ४५३ ४५५, ४७२, ५४२ ;  
०ज्ञान ३७३ ; ०मुद्रा १०, १२,  
४५६ ; ०यात्र्य २२६ ।  
धान्यमञ्जरी ४२१, ४२२, ५६२ ।  
धारणी ५२, ५४, ८८, ४१७ ; ०बन्ध  
२५१ ।  
धारा ६६ ।  
धाराजम्भल ५६८ ।  
धारिणी २३३ ।  
धुन ८०, ८२ ।  
धुलूरक ५६८ ।  
धप ५०, १५४, ५८८ ।

धूपतारा १७६, १८४, १९१, १९७,  
२१६, २२८ ।

धूपा १५७, ३१२, ३२४ ।

ध्वजाग्रकेयूरा ४०३, ४१५, ४१६ ।

## न

नकुली ५८२, ५८४, ५८५, ५८६, ५८७,  
५९१, ५९२, ५९४, ५९०, ५९१ ।

नगरकोभ ४७७ ।

नम ४६४ ; ०ना ४५४ ।

नन्द ४५, २८६, ३८६, ५१४, ५२१ ।

नन्दिकेश्वर ४०६ ।

नन्द्यावर्त ४५६ ।

नपुंसकज्ञाप ४८८ ।

नशकपाल ४०६ ; ०चर्म ४८६, ४८७,  
४८१, ४८२ ; ०मर्त्तक ४७० ;

०मुण्ड ४८६ ; ०शिषः ४८७ ।

नर्तकी ५८६ ।

नर्तश्वरी ४८८ ।

नवयज्ञ २७६, ४०७ ।

नवांशरत ३३८, ३३९ ।

नाग ४०६ ४०७ ।

नागकेश्वर २३, २४, ४३७, ५६० ;  
०पुष्य ४८ ; ०पुष्यच्छटा २० ।

नागाभस्था २८३, २८८, ५६२ ।

नागार्जुन १६४, २६७ ।

नागेन्द्रभूषण २८५ ।

नागेश्वर २४४ ।

नाद १५३ ।

नामसंगीति १२७, १६१ ।

नाशयग ३५० ।

निगड १६१ ।

नियह ५३२ ।

निशामिष ४१२ ।

निशालम्बमून्यता ४४२ ।

निरुपाधिशेष ६७ ।

निर्माणिकाव ४५५ ।

निर्विंशीकरण ३८६ ।

निशुम्म ४८६, ५११ ।

नियम्नतारा ३५२ ।

नीलकरण ८८, ८९, १३७, ४१८,  
४२० ।

नुपुर ३५८, ३८१ ।

नुकरद्विश्वोमाला ४७२ ।

नुत्या १५७, ३१२, ३२४ ।

नेचमुका ५१६, ५२२, ५२७ ।

नेशात्य ३३, ८८, ७२, १०६, १५४,  
१७५, १६६, २७१, २६१, ३००,  
४४५, ५५४ ।

नैशात्ययोगिनी २३०, ४४५, ४४६,  
४४७, ४४८ ।

नैशात्मा १४६, १६३, ४५१, ४७५,  
५०२ ; ०मण्डलयोगिनीविशुद्धि  
४५० ।

## प

पंचकपाल ३७२, ३८१, ३८१, ४१६ ।

पंचकुलस्तभावा ५८६ ।

पंचक्षय ५५६ ।

पंचगन्य ३७२ ।

पंचजिन ४६० ।

पंचज्ञान ४०५, ४८२, ४८१ ;  
०ज्ञानात्मक ४४५ ; ०ज्ञानात्मिका  
४२५ ; ०ज्ञानात्म ४६२ ; ०ज्ञाना-  
स्त ४६४ ।

पंचतथागत १६०, १६६, २१५, २३१,  
३५१, ३५२, ३७२, ३७६, ३८०,  
४२६, ५०४, ५४२ ; ०सुकुटा ३२४ ;  
०सुकुटी ३१२ ।

पंचधातु ४८८, ४८२ ।

पंचबुद्ध ३६१ ; ०मयौ ३८१ ; ०सुकुटिन्  
१२७, ५६७ ; ०महासुकुटी १७६ ;  
०शत्र ५६५ ; ०विशुद्धि ४६१ ।

पंचभगवत्ताय ४६२ ।

पंचमहादेवती ४०१ ।

पंचमुण्ड ४०३ ।

पंचमुद्गा २०८, २१०, ३८८, ३६१,  
३६५, ४३८, ४४५, ४५७, ४८२,  
५०४, ५६० ; ०घरा ४२७, ४६२ ;  
०विभूषणा ४५१ ; ०विभूषित  
४६१ ; ०विभूषिता ४२५ ।

पंचयोगिनी ४४३, ४६२ ।

पंचरक्षा ४०२, ४१० ।

पंचवैश्वकुमार १११, १४१, १४२ ;  
०वैश्वकर्णेश्वर १०५ ।

पंचस्तन्य १३७, ४८६, ५४४ ।

पंचाक्षरसुद्धा ६ ।

पंचांग ३६१ ।

पंचानन्तर्य ३०, ३१, ४८, ५२, ५४,  
८७, २५६ ।

पंचाभिज्ञाता ५०६ ।

पंचामृत २३१, ३६६, ३७६, ४१६,  
४२६, ४३७, ४४३, ४७५, ४७६,  
४८३, ४८८, ४८९, ४९६, ४९७, ५६७,  
५८१ ; ०शत्र ४८६ ; ०घरा ४४३ ।

पंचोपचार १३०, ३८१, ४३८, ४५८ ।

पंजर ३६० ।

पंजसुद्धा ६ ।

पणव ४२६ ।

पताका २५७, ४६७ ।

पत्रच्छटा ३०८ ।

पद्मकुण्डी ८८ ।

पद्मकुलोद्धव २८ ।

पद्मचूड ५४५ ।

पद्मजालिनी ४८८ ।

पद्मडाकिनी ४६०, ४६७, ४८३, ४८६ ।

पद्मतारा २१६ ।

पद्मधट्क ३६२ ।

पद्मनंतश्चर ७६, १८२, १८७, २३५ ।

पद्मनंतश्चराम्भाय ७७ ।

पद्ममुण्ड ५६२, ५६४, ५६६ ।

पद्मसुद्धा ५१७, ५१६, ५२२, ५२४ ।

पद्मराग ३०३, ३३८ ।

पद्मवच्ची १६० ।

पद्मवञ्चनपाद ३१७ ।

पद्मवसिनी ७५ ।

पद्महस्ता ८७ ।

पद्माकर ११६ ; ०मति ४२ ।

पद्मानात्क १३७ ।

पद्मावती ५६४ ।

पद्मग ४३१ ।

परमानन्द २२७, ४८८, ४८२, ५६६ ;  
०सुखास्त्राद ४७३ ; ०सुन्दर ४६१,  
४८२ ; ०दा ४४६ ।

परमान्त्र ५१०, ५११ ; ०सुद्धा ५११ ;  
०वच ५०८ ।

परम्पु २८०, २८५, २८७, २८६, ३०७,  
३०८ ।

पर्णापिच्छिका ३०७ ।

पर्णश्चावसौ ३०६, ३०७, ३०८, ३०६,  
३१० ।

पर्णश्चावसौधास्त्रणी ३१० ।

पर्णश्च ६८, १५८, १५६, १६१, २२४,  
२८३, २८४ ; ०ताराङ्ग ७६ ;  
०निष्ठा १४५ ; ०निष्ठा १७७,  
२८५ ; ०स्थित १४३ ; ०ङ्गा ३१५ ;  
०ङ्गावस्थित ४ ।

पलागडक ४११ ।

पलागडु २५१ ।

पलाश ७५ ।

पाटल ४३७ ।

पाण्डुरवसिनी ७५ ।

पारदर्शा १८, ६५, ८६, १०३, ३२२, ३८६ ।  
 पातनी ४६८ ।  
 पातालकन्या १४४ ।  
 पातालसिंह ३५० ।  
 पादलेप २१४, २३६, ३५० ।  
 पापनाशनमुद्रा ५३५ ।  
 पायस ४१०, ४११ ।  
 पारद ३६८ ; ०वर्ण ४६६ ।  
 पारमिता ४८८ ।  
 पारमी ११४, ३६० ।  
 पारिजात २०४ ; ०क २४५ ।  
 पारोन्द्र ६६ ।  
 पाश्चातारा १६१ ।  
 पार्श्वनै २२६ ।  
 पाप्ती १६८ ।  
 पितृवा २६६ ।  
 पिंडपात ४८५ ; ०पातिक ४११ ;  
     ०मंत्र १०३ ।  
 पितृज ४१३ ।  
 पिश्चात ४०६, ४३४, ४३७, ४४१,  
     ४५८, ४६५, ४३२, ५६६ ।  
 पिश्चाति ३०७, ३०८, ३१० ।  
 पिष्टक ४११ ।  
 पीठलाशा ५६५ ।  
 पीठोपपीठ ४७६ ।  
 पीलचोपपीलच ४७६ ।  
 पुक्कसी ३१०, ४४५, ४४६, ४७६, ५६६ ।  
 पुद्रल ४७४ ।  
 पुरुचोभमंत्र ३८६, ४४८, ४७८ ।  
 पुरुन्दर ३०० ।  
 पुरुक ५६० ।  
 पूर्ण ५६२, ५६७ ।  
 पूर्णगिरि ४५३, ४५५ ।  
 पूर्णमंड ५६०, ५६१, ५६२, ५६३,  
     ५६६, ५६७ ।  
 पूर्णमुद्रा ५१६ ।  
 पुक्कोरमलय ३७६ ।  
 पुष्टिके ३६८ ।  
 पुक्तक ४०, ४६, ४८, ४५, ११७,  
     ११८, १२१, १३१, १५५, २१६,  
     २७१, २७२, २७३, ३१३, ३१६,  
     ३३७ ।  
 पुष्पतारा १७६, १८४, १६०, १६६,  
     २१६, २२८ ।  
 पुष्पा १५७, ३१२, ३२३ ।  
 पुजादेवती १३८, १४० ।  
 पूतन १६८ ।  
 पुखोमण्डल १६०, २५६ ।  
 पैदुषपातिक ५४१ ।  
 पोतलक ४२ ; ०काचक ४० ।  
 पोदुलिका ३६६ ।  
 पोषध २१६, ३७० ।  
 पौष्टिक ३६८, ३६६, ५३३ ।  
 प्रजा ४८, ३२०, ३२६, ४४४, ४४८,  
     ४७७, ५०५, ५२६, ५३१, ५३२,  
     ५३७, ५३६, ५५६, ५८१, ५८७ ।  
 प्रजाखड़ ११७, १३१, १५६ ।  
 प्रजाचक १५६ ।  
 प्रजातत्त्व ३३५ ।  
 प्रजान्तक १३७ ।  
 प्रजापारमिता १०७, १११, १२८,  
     १४८, १५३, २२४, २२६, ३१०,  
     ३११, ३१२, ३१३, ३१४, ३१५,  
     ३१६, ३१७, ३१८, ३१९, ३२०,  
     ३२१, ३२२, ३२३, ३२४, ३२५,  
     ३३२, ३४० ; ०देवी ३२५ ;  
     ०पुक्तक १२७, १२८, ३१२, ३१३,  
     ३२१, ३३६ ।  
 प्रजापालित ७१ ।  
 प्रजापुट ४४५ ।  
 प्रजामण्डल ३७० ।

|                                     |                                  |
|-------------------------------------|----------------------------------|
| प्रज्ञालिङ्गित ५००, ५०२, ५०३, ५०४,  | प्रभावतौ ४२७।                    |
| ५०७।                                |                                  |
| प्रज्ञालोक ४३१।                     | प्रभास्वर ४६०, ५२६।              |
| प्रज्ञावर्द्धनी ३१६, ३२७, ३३१, ३३६, | प्रमुदिता १००।                   |
| ३४०।                                | प्रलयाभि २५७, ४७२; ०यानल ४४०,    |
| प्रज्ञावद्विनिधि ११०।               | ४४२।                             |
| प्रज्ञावद्विविधि १५३।               | प्रवाल ३६६।                      |
| प्रज्ञोपाय १६५, २६८, ३८३, ४५०,      | प्रवेशन १६१।                     |
| ५२५, ५०६६; ०विधान ४७३।              | प्रसम्पतारा २४१, ३५२।            |
| प्रचण्डा ४२७, ४२८।                  | प्रसविक्षि ४६४; ०सम्बोधङ्ग ४८६।  |
| प्रगाव २३२, ४३२, ५४६।               | प्राकार ३६०।                     |
| प्रतिबिम्ब ४२८।                     | प्राणावन्ध ३७५।                  |
| प्रतिभासमाचक ६२।                    | प्रियदर्शना ५०२।                 |
| प्रतिसंसा ३६७, ३६६, ४०५, ४०७।       | प्रीति ४६४, ५११; ०सम्बोधङ्ग ४८६। |
| प्रत्यक्षिरा ४०२।                   | प्रेत ४०६, ४४१, ४५८, ४८८, ४६५,   |
| प्रत्यवेच्छा २२७; ०गा १६०, १६६;     | ५३२, ५६१; ०तासनस्थ ५८६;          |
| ०ज्ञान १३६, ४६३, ४६७।               | ०स्था ४३७।                       |
| प्रत्यवेच्छा ४८६।                   | प्रेतसन्तर्पित ८६।               |
| प्रत्यालौठ १२३, १२४, २०८, २०९,      |                                  |
| २१०, २४१, २५७, २६६, २६६,            |                                  |
| २७६, २७७, २८०, २८२, २८४,            |                                  |
| २८६, २८२, ३०३, ३२७, ३३१,            |                                  |
| ३३६, ४४०, ४४२, ४५६, ५०७,            |                                  |
| ५१०, ५३०, ५५४, ५५५, ५५७,            |                                  |
| ५५८, ५६१, ५६२, ५६४; ०पद             |                                  |
| ५०६, ५२८, ५३०, ५३१, ५३५,            |                                  |
| ५३६, ५४७, ५७७, ५६०, ५८८;            |                                  |
| ०পদা ४०३, ४२५; ०সুসংস্থান           |                                  |
| ५१६, ५२१; ०স্থ ८६; ०স্থা            |                                  |
| ४८२, ३०७; ०স্থিত ५४६;               |                                  |
| ०স্থিতা ४५४।                        |                                  |
| প্রত্যালৌঢ়া ৪১৬।                   |                                  |
| প্রত্যেক ২০১; ০বুজ্জ ৬৭।            |                                  |
| প্রদৌপতারা ৩৫২।                     |                                  |
| প্রদৌপসংক্রমগন্ধায ১০২।             |                                  |
| প্রভাকরস্কৌর্তি ১৭১।                |                                  |

## फ

पेत्कार ४३७।

## ब

बदर २३४; ०ক ६२।

बদরীকারটক १८१।

বন্ধন ১৬১; ०মুক্তি ১৮৩, ১৮৮।

বন্ধুক ২২, ১৩১, ১৩৩, ১৪৬,  
২৮২, ২৮২, ৩০৩, ৩৮০।

বিন্দুযোগ ১৮৬, ৪৬৪।

বিরূপাল ৬০১।

বৌজপুর ৫৮১; ०ক ৫৬০, ৫৬৪,  
৫৬৫, ৫৬৬, ৫৮০।

বৌমত্স ৫১২।

বুজ ৪১২।

বুজকপাল ৫০০; ०যোগ ৫০৩।

বুজকায ১৬৪, ৪৬১।

बुद्धचेत्र १२ ।  
 बुद्धाकिनी ८५५, ८६०, ८६१, ८६२,  
     ८८२, ८८४, ८८६ ।  
 बुद्धतारा २१६ ।  
 बुद्धनाटक १६५ ।  
 बुद्धप्रौति १६४ ।  
 बुद्धमट्टारक ५०६ ।  
 बुद्धभाव १६५ ।  
 बुद्धभाषित २६६ ।  
 बुद्धमण्डल ३६१ ।  
 बुद्धमाता ३२५ ।  
 बुद्धमोद १६४ ।  
 बुद्धरत्न ८५८ ।  
 बुद्धराग १६४ ।  
 बुद्धवाच १६५ ।  
 बुद्धसम्भव १६५ ।  
 बुद्धस्मित १६५ ।  
 बुद्धहास १६५ ।  
 बुद्धिवर्द्धनी ३१६, ३२७, ३३१,  
     ३३६, ३४० ।  
 बुद्धोपसंहार २५५ ।  
 बोधिचित्त १, ३, १३, १६, ६७, ३००,  
     ४४८, ५२५; ○चन्द्र ५१५, ५२०;  
     ○चित्तादिपूर्ण ४२५; ○चित्तोत्पाद  
     १६, ६४, १०६, १३८ ।  
 बोधिवृक्ष ४०६ ।  
 बोधिसत्त्व १७८, ३२५ ।  
 बोध्यङ्ग ४६४; ○भावना ४८६ ।  
 बोध्यङ्गी २८१, २८१, २८४, ३०१;  
     ○धारणी ३०५; ○मुद्रा २७७ ।  
 बोध्यङ्गकुसुम २०२ ।  
 ब्रह्म २४१, ३८६, ५१२, ५७१ ।  
 ब्रह्मज्ञ ३३० ।  
 ब्रह्मकपाल ३३६ ।  
 ब्रह्मचर्य ३३६ ।  
 ब्रह्मसुख ५१० ।

ब्रह्मलोक २०१ ।  
 ब्रह्मविहार १५६, १७३, १८४ ।  
 ब्रह्मशिरः २५७, २८०, २८४, २८५,  
     २८७, २८८ ।  
 ब्रह्मा ११७, २१४, २३६, २४१, २७४,  
     २७६, ३००, ३५०, ४०३, ४०६,  
     ४३६, ५१०, ५५६ ।  
 ब्रह्मामङ्गलशिखर ५०६ ।  
 ब्रह्माण्डी ५४३ ।  
 ब्राह्मी १४४ ।

भ

भक्तिवत्सला ३१८ ।  
 भगवत्सोकेश्वर ५२ ।  
 भद्रक १६३ ।  
 भद्रकुम्भ २१४, २३६ ।  
 भद्रघट १२, ५०६; ○हस्ता ४१८ ।  
 भद्रा ५६२, ५६६ ।  
 भद्रासन ३७८ ।  
 भलुक ४३७ ।  
 भस्म ४८६, ४६४ ।  
 भिरुद्धपाल ३०१ ।  
 भौमदर्शना ५०२ ।  
 भौमा ५०२, ५६६ ।  
 भौद्धाभगिनी ४०४ ।  
 भुजगयजोपबोती ४१; ○गामधगा  
     २६५ ।  
 भुवनेश्वर १६१ ।  
 भूतसिद्धि ३५० ।  
 भूचरौ १६१, ४४६, ४४७ ।  
 भूत १७०, २८७, ४०६, ४१०, ४३७,  
     ४४१, ४५८, ४६३, ४६४, ५३२,  
     ५६३; ○कोटि १६४ ।  
 भूतडामर ५१२, ५१३, ५१४, ५१६,  
     ५२०, ५२४, ५२५, ५२६ ।  
 भूतडामरसंव ५१५ ।

भूतासनमुदा ५१७।  
 भूमिधारणी ३५०।  
 भूरियोगी ७५।  
 भृकुटी ३७, ८०, ८८, ८६, ५६, ६८,  
 ७५, ७७, ३८१, ३८२; ०मुदा  
 ३८२।  
 भृक्षराज १८८, २३५।  
 भृक्षानक्ष १४६।  
 भैरव ८२५, ८८०, ८८२, ८६१, ५०८,  
 ५०६।  
 भैरवा ५०८।  
 भोट २६७।  
 भमर ८४, १२४, १२५, १४६,  
 ३५३, ३५७, ३६०, ३६१, ३७७।  
 भमरभिथुन १४७।  
 भमरौयोगकुरुकुला ३५४।

## म

मकर २७४, २७६।  
 मङ्गलसेन ५४६।  
 मञ्जुकुमार ८६, १५१।  
 मञ्जुघोष ८६, ७१, ८५, १००,  
 १०३, १०५, १०६, १०७, १०८,  
 १०९, ११२, ११३, ११४, ११७,  
 १२१, १२२, १२३, १२४, १२६,  
 १२०, १२१, १२७, १३८, १४१,  
 १४२, १४८, १५०, १५२।  
 मञ्जुतत्त्व ३६०; ०नाय ८६, १०८,  
 १२८, १४८, १५०, १६२, १६३,  
 १६६, १६७, ५४३।  
 मञ्जुराज २६८।  
 मञ्जुवर १०१, १०२, १०८, ११२,  
 १३२।  
 मञ्जुवच ६३, ६४, ६७, ६८, ८६,  
 १०५, ११२, १२६, १४२, १४३,

१४६, १६१, १६३, १६५, १६७,  
 ५५१।  
 मञ्जुओ ६२, ६५, ६६, ८६, १०८,  
 १०८, ११०, १११, १२०, १२३,  
 १२६, १२८, १३१, १३६, १४१,  
 १४२, १४५, १४६, १४३, १५३,  
 १५४, १५५, १५६, १५७, १५८,  
 १५८, १६०, १६५, १६६, ३६५,  
 ५०६।  
 मञ्जुओ-कुमार ८५।  
 मडक ४१२।  
 मणि ४५६; ०घरौ ४०६; ०वंश  
 ५८५।  
 मणिघर २७, ३६।  
 मण्डल २२१।  
 मण्डलशाजायी ४६२।  
 मति ३२६।  
 मत्य ४११।  
 मदन ८३, १२३, १७१, १८१,  
 १८३, १८६, १८८, २३४, २३६,  
 ४६६, ५००, ५३६, ५४०।  
 मदनफल ३६७।  
 मधुकर १२५, १३०, ५११।  
 मध्यमकरचिः ४१७।  
 मध्या ८६।  
 मनोरथरचित ३३४।  
 मनोविज्ञान ४७०।  
 मन्त्रानुसासिणी ४०२, ४०८।  
 मन्मथ २१४, २३६।  
 मयूर ३३; ०पिच्छ २१५, २४५,  
 २५१, ४००, ४०२, ४०७;  
 ०पिच्छक ४३६।  
 महत्तसीताश १७७।  
 महाकारणिक ४८, ५२, ५४, ६३,  
 ७१, ८७, १७८, १८३, १८२,  
 २००, २२१, २३३, २३७, ३०८।

महाकाल ३६७, ५८४, ५८६, ५८७,  
५८९, ५९२, ५९८, ६०० ;  
०भट्टाशक ५८५ ।

महाकालिका ५८८ ; ०काली ५८४ ।

महाकेलिन ५९२, ५९७ ।

महाचरणडरोषग १७० ।

महाचीनतारा २०८, २०९ ; ०क्रम-  
तारा २११ ।

महातंत्र १ ।

महातिल १८२ ।

महाधनद ५६२, ५६६ ।

महानाशा ४२७ ।

महापद्म २६६, ३६३, ३७७, ३८६,  
५१४, ५२१, ५४७, ५७४, ५७७ ।

महाएरुषयत्करण ५५६ ।

महाप्रजा ३१६ ।

महाप्रतिमसा १०२, ३६६, ३८८,  
४०१, ४०५, ४०७, ४०८ ।

महाप्रव्यक्तिसा ४०२ ।

महाप्रलय ४३७ ।

महाफेलार ४३७ ।

महावल १३७, ४१८, ४२०, ५०७ ।

महावला ४२७ ।

महाभूत १६० ।

महाभूतमगडल ४२८ ।

महाभूतभैरवा ४२७ ।

महामंत्रानुसारिणी ४०२, ४०८,  
४०९ ।

महामास ४६२, ४७५, ४८४ ।

महामाया ४३४, ४३६, ४४८, ४४५,  
५४८ ; ०चक ५१२ ; ०देवी ४३७ ।

महामायातन्त्र ४८६ ।

महामायर्षी १७७, २१५, २४५,  
४००, ४०२, ४०७, ४०८ ।

महामुद्रा १२६, १२७, ४३५, ४४८,  
४५७, ४७१ ।

महामेलापक ४३७ ।

महामोक्षपुर २२७, ४०५ ।

महायद्ध ५६२ ; ०यद्धसेनापति  
४०८ ; ०यद्धिणी १०३ ।

महायशा ५०२ ।

महायान ४, २२५, ४०६ ।

महारस्त्रा ४ ।

महाराजालौला ४७, ५१, ५३, ६३,  
१८१ ।

महाराजिक ४०८ ।

महावच्चगान्धारी ४०८ ।

महावच्चधर २५६, ४५८, ५६४ ।

महाविद्या ४३४ ।

महावौर्या ४२७ ।

महाओ २४५ ; ०तारा २४८ ;  
०तारिणी २४५ ।

महासमुद्रमेखला ४३५ ।

महासत्त्व २३७ ।

महासरखती ३२६, ३३० ।

महासाहस्रप्रमद्दिनी ४००, ४०२,  
४०६, ४०८ ।

महास्थामप्राप्त ७१, ३०८ ।

महासितवती ४०१, ४०२, ४०८,  
४०९ ।

महासुख २२७, ३७०, ३८३, ४५३,  
४५५, ४८७, ५८१ ; ०करा ४४८ ;  
०सुखाकार ४४२ ; ०सुखाधार  
४४८ ; ०सुह ४६०, ४६६, ४८१ ;  
०सुहबो ३८२ ।

महिष ४३७, ५२६, ५३०, ५३२,  
५३६, ५४६, ५४८, ५४८ ; ०स्य  
५५७ ; ०ष्य ५५२ ।

महेश्वर ७१, ४०६, ५११ ।

महेश्वरा ५६८ ।

महोदधि ५०२ ।

महोरग ३५७, ४०६ ।

माज्जिल ७५।  
 माशिभ्र ५६०, ५६१, ५६२, ५६३,  
 ५६४, ५६५, ५७८।  
 मारडी ५६६।  
 मातझी ३१०।  
 मातुलुक ५६४।  
 मातृमण्डल १७६, १८४।  
 मातृर्यकौ ४४७; ○वचा २३०;  
 ○वचो २३१, ४०६; ○यिंका १६८।  
 मामकौ १८, ६४, ६६, १०३, १६८,  
 ३२२, ३८६, ४०७।  
 मायाचालकम ८७, ○तंत्र ३७८।  
 मायुशी ४०७।  
 मायोपम ४७०।  
 मार १६५, १७३, १७५, १८४, २६०,  
 २६३, २७०, ३५०।  
 मारणी ४८८।  
 मारिणी ५०२।  
 मारसंघ ५४३।  
 मारिप्रश्नमनी ३०७।  
 मारोचो १७६, २१५, २७४, २७५,  
 २७७, २७८, २८०, २८१, २८३,  
 २८४, २८०, २८२, २८५, २८६,  
 २८७, २८८, २८६, ३००, ३०२,  
 ३०३, ३०४, ३०५, ३०६;  
 ○धारणी ३०६; ○पिचुवा २८६;  
 ○मुद्रग २८४; ○मुद्रा ३०४।  
 मारौचुद्ववतंत्र ३०२।  
 मारुतमण्डल ५५०।  
 मार्ग १३८।  
 मार्गार्थ्यग ५६, १०६।  
 मार्जार ४३७; ○चर्म ४१४; ○चर्मो-  
 चर्मीया ४१५।  
 माला ७०, ३२४।  
 मालामंत्र ६६, १६२, ४६५।  
 मालुतालता २४६।  
 माल्या १५७, ३१२।  
 माषमुखा ८८।  
 माहेन्द्र २५८; ○विन्व ५५१; ○मण्डल  
 ७८, ७९, ८१, १६६, २२६।  
 मित्रता ६७।  
 मुक्तक ८४, ११६, ३५०।  
 मुखेन्द्र ५६०, ५६१, ५६२, ५६३,  
 ५६६, ५६७।  
 मुद्र ४११।  
 मुद्रर ८५, २५७, ३००।  
 मुनिकुमार ५७६।  
 मूषल २८५, २८७, २८६, ४१६,  
 ५६३।  
 मूषिक ५६३।  
 मूषपतिचर्म ५५७।  
 मूषहस्ता ५६८।  
 मूषवस्त्रनताशा २१२; ○सितताशा  
 २१४; ○वचनोपदेशताशा २३६।  
 मूषवस्त्रनसंग्रह २१३।  
 मूषङ्ग ४२६।  
 मेखला ३५८, ३८१, ४२८, ४४७,  
 ४६१, ४७५।  
 मेघावर्जनी ३१६, ३२७, ३३१, ३३६,  
 ३४०।  
 मेह २२६, ४८७।  
 मेलापकोपमेलापक ४७६।  
 मैत्रेय २०, २३, २४, ४६, ७१,  
 ५१०, ५६०।  
 मोदक ४११।  
 मोह ४५०।  
 मोहनी ४३५, ४४१, ४८८।  
 मोहवचो १६१; ○वचा १६८, २२६,  
 २३१; ○वचो ४०६, ४४७, ४५०।  
 मौक्तिक २६०।

य

यच्च ३५७, ४०६, ४०७, ४०८,  
४३४, ४३७, ४४१, ४४५, ५१२,  
५३२, ५६२, ५६१, ५६६; ○हय  
५६५; ○सेनापति ५७८।

यच्चाश्वकट ५६६; ○शकटक ५६२।

यन्त्रिगो १४४, ४०६, ५६१।

यच्छेष्वर ८०; ○ष्वरी ८२।

यज्ञदत्त ५३३, ५३४।

यज्ञोपवीतवत्खडाक्ष ४६६।

यम ४०६, ५४१, ५५२, ५५३।

यमदण्ड ५६७।

यमदूतौ ५६८।

यमद्विट् ५५४।

यममथनौ ४६७, ४६९।

यमान्तक १०७, १०८, १३७, २५५,  
५२८, ५२०, ५३३, ५३४, ५३६,  
५३७, ५३८, ५४७, ५४८, ५४९,  
५५५, ५५६; ○न्तङ्गत ५३१।

यमारि ६५, ५२८, ५३०, ५३२,  
५३३, ५४१, ५४२, ५४४, ५४७,  
५५०, ५५२, ५५५; ○रूप ५४८,  
५५०।

यानवय ५६४।

यामिनी ४४०, ४६८।

याम्य ५५२।

युगान्तामि ५१६; ○न्तानल ५५३;  
○न्तवक्ति ५५५।

योगाचार २१०; ○क्षम ४८।

योगिष्ठ ७६, ८१।

योगिनी ४२७, ४३५, ४४५, ४५६,  
४८४, ५६६; ○मूर्ति ४५०।

योगिनीतन्त्र ४४३।

योधिच्छुक्समाहारी ४५०।

र

रचयांकर १४८।

रक्तयमान्तक ५२८, ५३४, ५३५,  
५३७, ५३८, ५४०।

रक्तलोकेश्वर ८४।

रक्षा ४०५; ○चक्र ३५५।

रजःखला १८१, २३४; ○कर्पट १८७,  
५३४।

रति ५१३।

रतोत्सव ४८२।

रव ४८६, ४८८; ○घट ४०७;  
○च्छटा ३५४, २५७, ४०२, ४०८,  
४८२; ○डाकिनी ४६०, ४६७,  
४८२, ४८६।

रत्नवय ५२, ६७, ५७८; ○ग्रसग  
५५; ○चितय १३०।

रत्नतारा २१६।

रत्नमञ्जरी ५६५।

रत्नराज ५४५।

रत्नवच्ची १६०।

रत्नसम्बव १६६, १८८, ६४, ६६, १०३,  
१७५, १६१, १६६, ३२२, ३८६,  
४०२, ४७५, ४८८, ५६८, ५७४;  
○सुकृट ५६०; ○सुकुटिनी ४२२।

रत्नाकरगृह १७, ५०५।

रत्नाकरग्रान्तिपाद २३८।

रत्नाचल ७०; ○गुहान्तःस्थ ३२, ६८;  
○गुहाश्वय ७३।

रत्नेश १६४, १६६, १६८, २३१,  
४४५, ४४७, ४६२, ४८३;  
○श्रेष्ठस्त्र ५७२।

रविगृह १५३।

रविमालिनी ११।

रस ३५०, ५०८।

रसना ४४८।

|                                                                 |                                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| रसवच १६१।                                                       | ललना ८८८।                                                                                                         |
| रसायन ३५०, ५०८।                                                 | लजितगुप्त २६७, २७०।                                                                                               |
| राक्षस ४०६, ४३४, ४४१, ४६५,<br>५३२, ५४०, ५६१, ५८६।               | ललिताच्छेष ३२, ४६, ७३, १०८,<br>१११, १८५, ३६६, ३६७, ४०६,<br>५०८; ओचेपा २४६, ४०२;<br>०सनस्या ४१४।                   |
| रागप्रभिता ५४५।                                                 | ललितासन १०१; ०संस्थिता ५६३;                                                                                       |
| रागराज्य ३६०।                                                   | ०स्य १२८; ०स्या ४१५।                                                                                              |
| रागवच ४४५; ०वचा ४५०; ०वचिका<br>१६८, २२६, ४४७; ०वचौ २३१,<br>४०६। | ललितास्य १२८।                                                                                                     |
| राजलीला २४५।                                                    | लाङ्गलिका ४५६।                                                                                                    |
| राजश्रीतारा ५६३।                                                | लामा ४२५, ४३६।                                                                                                    |
| रावण ४५।                                                        | लास्या १५७, ३१२, ३२४, ५२३।                                                                                        |
| राज २७६, २८१, २६३, ३४५,<br>३४८।                                 | लिपिकला ४२६; ०प्राख्य ४२६।                                                                                        |
| रुचक ३८१, ४२८, ४४७, ४६१,<br>४७५, ४८८, ४८४।                      | लौला १०५, १४१; ०क्षेपस्थित ५६।                                                                                    |
| रुद्ध ५४६।                                                      | लौलावच ५६०; ०प्राणि (वच) ३६१।                                                                                     |
| रुद ११७, २१४, २३६, २४१, ३५०,<br>३८६।                            | लोकधातु २०१, ५०६।                                                                                                 |
| रुधिरप्रसीर्पूर्ण २६८; ०पूर्शितकपाल<br>४१४; ०पूर्णकपाल ४१४।     | लोकनाथ २६, ३१, ४६, ५०, ५६,<br>६०, ८१, ८५, ८७, ८८; ०पाल<br>३००।                                                    |
| रूप १६४, १६६, ४०६, ४४६,<br>४५०, ४८८, ४८२।                       | लोकेश १६३।                                                                                                        |
| रूपिणी ३१६, ४२५, ४३६, ५०२।                                      | लोकेश्वर २३, २४, २७, ३०, ३३,<br>३६, ३७, ४१, ४२, ४३, ४६, ४८,<br>५०, ६३, ६४, ७८, ८०, ८३,<br>८५, १८३, १८८, २३६, ५५७। |
| रेखाधिष्ठानमंत्र १०२।                                           | लोकेश्वरी ४१८।                                                                                                    |
| रेवती ४०७।                                                      | लोचना १८, ६४, ६५, ६६, १०३,<br>२१६, ३२२, ३२३, ३४६, ३८६,<br>४७२।                                                    |
| रौद्र ४८३।                                                      | <b>व</b>                                                                                                          |
| रौद्रासन ४७२; ०स्य ४६७; ०स्या<br>४६८।                           | वच १४४।                                                                                                           |
| रौद्री ५६६।                                                     | वचकाय १६२, १६३।                                                                                                   |
| <b>ल</b>                                                        | वचगन्ध ४४।                                                                                                        |
| लक्षण २४, १६०, ३५६, ३७४,<br>४६१।                                | वचगर्भभिसम्बोधिपद ३८७।                                                                                            |
| लक्ष्मीश्वरी ४२७।                                               | वचगान्धारी ४०३।                                                                                                   |
| लड़ ४११।                                                        | वचगौति ४६६; ०गौतिका ४६०;<br>०गौता ५१८।                                                                            |

वच्चघोषा १८०, १८५, २१६, २२६।  
वच्चघोषा ४३८।

वच्चक्रमुदा १६०।

वच्चचर्चिका ३६५, ३६६।

वच्चचित्त १६२।

वच्चज्वाला ६।

वच्चज्वालानलाक ४२४, ५१२।

वच्चडाक ४६६, ४८१, ४८५, ४८६,  
४८७, ४८१, ५०३।

वच्चडाकिनी २८८, ४४६, ४४४, ४४७,  
४४८, ४६७, ४७५, ४८२, ४८६,  
४८८, ४८९, ४९२, ४९४, ४९५;  
०डाकी ४४५।

वच्चतारा १७८, १८३, १८८, १८९,  
१९२, १९३, १९४, १९६, २००,  
२१६, २२८।

वच्चतीक्ष्णा १२७, १४०, १४५, १४८,  
१५६।

वच्चधर २२६, ४३२, ४५८, ५१५, ५१७,  
५२४, ५२५, ५२२; ०पद ४६३।

वच्चधर्म ३३, ४८, १३३।

वच्चधात्रीश्वरी ६५, २८०।

वच्चधात्रीश्वरी मारीची २८०।

वच्चधृष्ट ४४।

वच्चधृपा ५१८।

वच्चन्त्रया ५१८।

वच्चपञ्चर ६, ८६, १८०, १८६, १८५,  
२००, २१८, २२६, २३३, २५५,  
३८८, ४०५, ४२४, ४४६, ४६६,  
५५६।

वच्चपद्मसमायोग ४७६।

वच्चपद्मश्वरी ७६।

वच्चपर्यङ्ग ८२, २६, ८०, ११७, ११८,  
१२६, १३१, १४१, १५७, १५८,  
१७६, १८४, १९५, १९७, २२८,  
२६१, ३०१, ३१०, ३१८, ३३२,

३४०, ५५१; ०स्य २८१; ०स्या  
३१५; ०पर्यङ्गा २१२, २१३, २३८,  
४१७; ०हिन ८१, ८६, ८८,  
१२७, १४०; ०हिनी १८५, १८०,  
१६३, ३१४, ४०५।

वच्चपाणि ८६, ७१, ४१८, ५५७।

वच्चपाशी १७६, १८५, १८६, २१६,  
२३०।

वच्चप्राकार ५, ८६, १६५, २१८,  
२२६, २५५, २८६, ३८८, ४०५,  
४२४, ४५६, ५५६।

वच्चपुष्प ४४, ३२१।

वच्चपुष्पा ५१८।

वच्चभास्त्रारी ४८८, ४८९, ४९२, ४९४।

वच्चभौद्ध ५०६।

वच्चभूमि १६५, २१८, २८६, ३८८,  
४२५, ४८७, ५५६।

वच्चभृत १६४।

वच्चभेरव ५१८।

वच्चभेरवी ४८८, ४८९, ४९२, ४९४।

वच्चमण्डपमुदा ५।

वच्चमण्डलालंकारमहायोगतंत्र १६।

वच्चमयौभूमि २२६, २५५, ४५६।

वच्चमहाकाल ५४३।

वच्चमात्या ५१८।

वच्चमुदा ३, ११, १४।

वच्चयान २२५; ०प्रवत्तनी ४२१।

वच्चयोगिनी ८०, ८१, १०३, २५६,  
२६५, ४३८, ४५२, ४५३, ४५४,  
४५५, ४५६, ४५७, ४५८, ४५९;

०योगिनीये ४५७।

वच्चराग १३३।

वच्चरौद्री ४८८, ४९२, ४९४।

वच्चलास्या ५१८।

वच्चर्वणी ४५२, ४५३, ४५४, ४५५,

४५७।

वचवाराही ८२४, ८२५, ८२६, ८२७,  
८२८, ८३३, ८३४, ८३५, ८३६,  
८३७, ८३८, ८८०, ८८२, ८८३,  
८८८, ८६१, ५०८ ; ○कल्य ८३८।  
वचवितान २५५, ८०५, ८२४।  
वचवोगासस्ततो ३३६।  
वचवैशेषनी ८५३, ८५४, ८५५,  
८५७।  
वचश्र ८२४।  
वचश्रासदा २३७।  
वचप्रदला ८१३, ८१४, ८१५।  
वचसमय ४६६।  
वचसमाजमुदा ३४०।  
वचसस्ततो ३२६, ३२८, ३३०,  
३३१, ३३४, ३३८, ३३९, ३४०;  
(कुलिश) ३३१; (कुलिशपूर्व) ३३८।  
वचसत्त्व २७, ७४, १०१, १३७,  
१४५, १६२, २३०, २७२, २८६,  
४६१, ४८८, ५४५, ५८१।  
वचसत्त्वडाकिका ४८८।  
वचसूचि २८४, ३०४।  
वचसुर्य २२८, २३१।  
वचस्फोट १६६, २३१; ○स्फोटा १८५,  
२१६, २२६; ○स्फोटी १८०।  
वचहुंकार ५०६, ५०७, ५४६, ५४८;  
○मुदा ५११।  
वचा ४४५, ४४६, ४७५।  
वचाङ्गित ४०३।  
वचाङ्गी ५०, १७६, १८५, १८६,  
२१६, २३०।  
वचाचार्य १५४।  
वचात्मकमंत्र प२।  
वचानङ्क १२३, १२४, १२६, ३५७।  
वचामित ५४५।  
वचालोक ४४, ५१८।  
वचावेश १६६, २३१, ५२६; ○मुदा  
५१८।  
वचाप्रोक्त २७४।  
वचासन ५, १८, १६, २२, २३, २५,  
१५३; ○स्थ १३३, ५४२; ○सना  
४३५।  
वचाहार ४४।  
वचोदक ५६७।  
वचोघोषमुदा ४।  
वट ४३७; ○वक्त ४०७।  
वदालौ २७६, २७७, २८२, २८३,  
३०४।  
वन्दना १०३, ११६; ○मंत्र ४५।  
वहिकुण्ड १६८, २२६।  
वरदतारा १७७।  
वरालिका ५८८।  
वरालौ २७७, २७८, २८२, २८३,  
३०४, ५४४।  
वराह ३०३।  
वराहमुखी २७७, २७८, २८२, २८३,  
३०४।  
वरगा २५८, ४०६, ५४१, ५५६;  
○मगङ्ग १६०, १६६।  
वर्तालौ २७६, २७७, २८२, २८३,  
३०३।  
वशीकरण २४३।  
वश्वाधिकार-तारा १७८।  
वश्वाधिकार-मंजुश्री १५०।  
वसन्त ५११।  
वसा २५१।  
वसु ३००।  
वसुश्री ४६।  
वसुधारा ४६, ४२२, ५५८, ५६१,  
५६२, ५६६; ○धारणी ४२३;  
○धारण्युपदेश ४२३; ○धारणी-  
पुस्तक ४२३; मुदा ४२३।

वसुधारिणी ५८१ ।  
 वसन्तरा ४२१, ५८१ ।  
 वसुपुष्य ३०१ ।  
 वसुमतीश्री ४२१ ।  
 वसुमुखी ४२१ ।  
 वाक् १३३, १३५ ।  
 वाक्य १४०, १४३, १५८ ।  
 वाग्धिष्ठान १०१ ।  
 वागीश ८१, ८६१, ८६२ ।  
 वागीश्वर ६४, १०५, १०८, १२७,  
     १४०, १४१, १४२, १४३, १४४,  
     १४५, १६०, २१३ ।  
 वाग्वच १४१ ।  
 वाग्विशुद्धिभावना २१; २३ ।  
 वातज ४१३ ।  
 वादिनाथ ८८ ।  
 वादिशट् ८५, ८६, १००, १०३,  
     १०४, १०८, १०९, ११०, ११२ ।  
 वामना ३०८ ।  
 वामार्ढपर्यङ्किन् ८८ ।  
 वायव्य २२६, ५४१; ०मण्डल २६३ ।  
 वायस ४३७ ।  
 वायु २३२, २५८, ५५८; ०मण्डल  
     ७८, १६०, १६५, २५५, २७६,  
     २८१, ३०३ ।  
 वायुवेगा ४२७ ।  
 वाराह २७६, २७८, २८२, २८२,  
     ३००, ३०३ ।  
 वाराही ४११ ।  
 वारियोगिनी ४४५, ४४६, ४७५ ।  
 वारुणा २२६; ०मण्डल ७८, ५५३ ।  
 वासुकी २६६, ३६३, ३७८, ३८६,  
     ४०७, ५१४, ५२२, ५७४, ५७७ ।  
 विकचोत्यलमुद्रा १४१ ।  
 विकटोल्कटा ५८६ ।  
 विकालरात्रि ५०२ ।

विकातानन ५३१, ५३३, ५३४, ५३७,  
     ५४०, ५४६, ५४७, ५४८, ५४९,  
     ५५८ ।  
 विज ११, ६८, १०२, १६७, १६८,  
     १६५, २१८, २७६, २८०, २८४,  
     २८०, २८६, ३०७, ३६८, ४६१,  
     ४६६, ५१८, ५२५, ५४८, ५५७ ।  
 विज्ञगण ३०७ ।  
 विज्ञविनायक ४५८ ।  
 विज्ञहन्ता १६८ ।  
 विज्ञानक १३७, ५५८ ।  
 विज्ञारि ५५६ ।  
 विज्ञेश ५६२ ।  
 विज्ञोपश्चम ६८ ।  
 विज्ञोत्सारणा २६० ।  
 विचिकित्सा ४३२; ०त्सकता १७ ।  
 विचिच्छुकुण्डलिन् ५६१, ५६३, ५६६,  
     ५६७; ०कुण्डलिनी ५६३; ०कुण्डली  
     ५६० ।  
 विज्ञसि ४५० ।  
 विज्ञान ४०६; ०मात्रात्मक ३८;  
     ०स्तंघ ४४६ ।  
 विद्या १, ५०२ ।  
 विद्यादेवी ६७ ।  
 विद्याधर ४३४, ५०८ ।  
 विद्याधरपिटक १५२; ०पिटकीय  
     १५३ ।  
 विद्याराज १६७ ।  
 विद्युत्त्वालाकराली २५८ ।  
 विद्येश ४३४; ०बगा ४३६ ।  
 विद्युत्त्वौ २३३ ।  
 विद्मानन्द ५१६६ ।  
 विरुपाच ५२६ ।  
 विलोकिनी ७५ ।  
 विश्वाकिनी ४६०, ४६८, ४८३,  
     ४८६ ।

विश्वपताका ४२८, ४४० ।  
 विश्वपद्मा ७६ ।  
 विश्वमाता २४० ।  
 विश्ववचा ७६ ।  
 विष्वकर्मी ५०, ५५७ ।  
 विष्वपुष्य २४८, २४९; ०पुष्यक २४६ ।  
 विष्वराजिका ५६८, ५८८ ।  
 विष्वशोधनी ४३५ ।  
 विष्वसंक्रामणा ३७१ ।  
 विष्वहर ३७१ ।  
 विष्णु ७७, २१४, २३६, २७४, २७६,  
     ४०७, ५१२, ५७१ ।  
 विष्वचिका २३७ ।  
 वौगा १६१, २१७, ३६२, ३६३, ३६४,  
     ४२६, ४८६ ।  
 वौरमती ४२७ ।  
 वौरयोगिनी ४४१ ।  
 वौरमत्त १३७ ।  
 वौर्यंसम्बोध्यक ४८८, ४८४ ।  
 वौरासना ३५ ।  
 वैगु ४२६ ।  
 वैताल (ड) १६८, ४०६, ४३७;  
     ०लौ ४४६, ४७६, ५५४, ५५५ ।  
 वैदना ४०६, ४४६ ।  
 वै(वे)मचिचिन् ५१०, ५४१, ५५६ ।  
 वैरोचन १६, १८, ६४, ६६, १०३,  
     १७५, १६१, १६६, १६६, २३१,  
     २५५, २७५, २७७, २७६, २८०,  
     २८४, २८५, २८७, २८६, २६१,  
     २६२, २६४, ३०१, ३०३, ३०५,  
     ३२२, ३८६, ३६५, ४००, ४२७,  
     ४४७, ४५०, ४६०, ४७५, ४८८,  
     ५१४, ५४५, ५६८; ०कुलोद्धवा  
     २६०, ४४०, ४४२; ०सुकुटिनी  
     २७६, ३६४, ४१८; ०सुहिता २७५;  
     ०रूप २८१; ०सभाव २२७ ।

वैरोचनशक्ति ५३६ ।  
 वैरोचनाभिसम्बोधितंत्र ४२ ।  
 वैश्ववण ४५, ४०६, ५६०, ५६१,  
     ५६२, ५६३, ५६६, ५६७ ।  
 वैज्ञन २४, ३५६, ४८७ ।  
 वैतिरेक ३३४ ।  
 वास्त्वान २४४; ०सुवा ६५, १०४,  
     १०६, ३१२, ३१३, ३१४, ३१६,  
     ३२४, ५६०; ०सुवावती ३२१ ।  
 वाङ्म ४२७ ।  
 वाड २५७, २८४, २६६ ।  
 व्योमावकाशिन् ४६७ ।

॥

प्राकट ५७५; ०टक ५६६ ।  
 प्रक ३५१, ५१२ ।  
 प्रङ्ग २७४, २७६, ५३० ।  
 प्रङ्ग १५८, ३७८ ।  
 प्रङ्गपाल २६६, ३६३, ३८५, ५१४,  
     ५२१, ५७४, ५७७ ।  
 प्रङ्गसुख ५६२, ५६४, ५६६ ।  
 प्रातसहस्रानना ४३५ ।  
 प्राताचार २, ३०, ७४, १४३, १४५,  
     २७५, २७६, २८५, ४३०, ६०१;  
     ०गाथा १३६; ०मंत्र ३६८, ४८०,  
     ४८७, ४८८; ०सुवा ६ ।  
 प्रब्रह्माद ३८७, ४५६ ।  
 प्रब्रह्मी ४४३, ४४४, ४४६, ४६१,  
     ४७६ ।  
 प्रमनप्रत्य ५४० ।  
 प्रव २०८, २०६, २६८, ३८१, ४७०,  
     ४७४, ५६८; ०पर्यङ्ग ४३० ।  
 प्रवहत ४५१ ।  
 प्रवा ४३७ ।  
 प्रवारूढ २५७, ५६१; ०रूढा २१०,  
     ४५४, ४५७, ५६८; ०क्रान्ता २५६ ।  
 प्रवालय ४७७ ।

ग्रावर ३१०।  
 ग्राव्यकलिका १८८, २३५।  
 ग्राव्यली ४११।  
 ग्रान्त २६७।  
 ग्रान्ति ५३२, ५६६; ○क ३६४, २१६,  
     ३६८, ५३२, ५६३; ○कर्म ४१०।  
 ग्रान्तिपाद ४७४।  
 ग्रान्तिमंत्र ३०१।  
 ग्रालिपिछक १८८, २३५।  
 ग्राम्यत ४४५, ४६२, ४८३।  
 ग्राम्यतवच २११, ४६७, ४६८, ५००।  
 ग्रिखगड़ी ५६६।  
 ग्रिखामुदा ५१६, ५२१, ५२७।  
 ग्रिहीष ४३७।  
 ग्रिहोमाला ४२८।  
 ग्रिहोमुदा ५१६, ५२१, ५२७।  
 ग्रिलोमुख १४६।  
 गुलीकजटा २७०।  
 गुद्धधर्मता २२७।  
 गुद्धावासकायिक ४१८।  
 गुभद्धर ४२।  
 गुभमेखला ५०२।  
 गुम्भ ४६६, ५११।  
 गुभा ४४८।  
 गुभाकर ३५०।  
 गुब्जमांसकपाल ५६३।  
 गूकर २७४, २७५, २७६, २७७, २८१,  
     २८४, २८२, २८६, ३०३, ३०६,  
     ४३७; ○मुखा २८५; ○मुखो २७४,  
     २७६; ○रथा २७६; ○रूपा २८६।  
 गूल ५६३।  
 गृहमाल ४३७।  
 गृहकल ४१३, ४१४।  
 गृहकला ७०, १२६, २३७, ४६६, ५११।  
 गृहकार ४८३, ५१२।  
 गृहकारादिश्सोपेता ४२८।

गौच १६६।  
 गौयिङ्गनौ ४२७।  
 गमग्रान २४३, ४३७, ४४०, ४५३,  
     ४५४, ४५७, ५४०, ५६८; ○कर्पट  
     ५३४; ○प्रवेश ४६६; ○नामि  
     ५६६; ○नाकार ४३६।  
 गमग्रानोपगमग्रान ४७६।  
 ग्लामादेवी ४२७।  
 ग्लेन ४०६।

अ

आवक ६७, २०१, ३२५।  
 ओ ५१०।  
 ओधर ३२८।  
 ओफलपुष्य २५६।  
 ओहटु (सिरिहटु) ४५३, ४५५।  
 अतिस्मृतिविजया ३२०।  
 औल्याज ४१३।  
 चेतकरवौशुष्य २५६।  
 चेतार्कपुष्य २५६।

ष

षट्टयागतरूप ४५०।  
 षट्पारमिताविशुद्धि ४६४।  
 षड्कार्गौ २७, ३६; ○महाविद्या २६,  
     २८, ३५।  
 षड्कार्गौलोकेश्वर ३४।  
 षड्कृतिक १४०; ○तिस्य ५५२।  
 षड्देवता ४६४; ○देवतौ ४२५;  
     ○देवतौनाथ ४६०।  
 षड्मुञ्चयुक्तलारा २१६।  
 षण्मुदा ४५६, ४५८, ४८७, ४८१,  
     ५०८; ○मुद्रिता ४२५; ○जोपेत  
     ४६।  
 षोडषमुनमहाकाल ५५७, ६०१।  
 षोडषस्त्र ४०७।  
 षोडषस्त्र ४३२।

## स

संखार ८०६, ८८६ ।  
 संक्रामण ३७१ ।  
 सङ्कौति २२६, ८६५ ।  
 संग्रामतारिणी ८१६ ।  
 सङ्घदत्त ३१४ ।  
 सङ्घरत्न ८५६ ।  
 सङ्घालनी ८८१ ।  
 सङ्घालनी ८८८ ।  
 संज्ञा ८०६, ८८६ ।  
 सतारडवा ८८२ ।  
 सत्त्वामिनीकुच ७३ ।  
 सद्योऽनुभवमङ्गुश्चौ १२१, १२२ ।  
 सद्योऽनुभवारपत्न १२१ ।  
 सङ्घर्मावतारिणी लारा ५६३ ।  
 सन्नासनी ८८१ ।  
 सन्नासिनी ८८८ ।  
 सन्निपातन ४१३ ।  
 सप्तबोध्यङ्कभावना ८८८ ।  
 सप्तमाण ४०७ ।  
 सप्तरत्न ८५६, ५०८ ।  
 सप्तशतिककल्प ५०६, ५१० ।  
 सप्तशूकर २४५ ।  
 सप्ताक्षर ८८७, ८८६, ८८५ ।  
 सत्त्वपर्यङ्क ३३, ४४, ७५, ८५, १५४,  
     १५५, १६०, २१६, २५३, २७३,  
     २८६, ३०५, ५५७; ०पर्यङ्क  
     २१७; ०पर्यङ्किन् १५१; ०पर्यङ्किनी  
     ७६, ४०७ ।  
 सत्त्ववत्सला ३१८ ।  
 सप्तचाष्टमद्य ५८८ ।  
 सवरपा ( प्रावर ) ४८७ ।  
 समताज्ञान १३६, १६०, १६६, ४६३,  
     ४६७, ४८२ ।  
 समन्नभद्र ८, ६, १२, ५०, ७१, १६२ ।

समय ४, १३, १७, २७, ७१, १०१;  
 ०गुलिका ४२४, ४६०; ०चक्र  
 ४०६, ४८३, ४६२; ०दद्य ५३०,  
 ५८६; ०पूर्वक ५४६; ०मण्डल  
 ४६२, ४६५; ०मुद्रा ४, ५०, १२७,  
 १७७, ४६६, ४७१, ५२७, ५४६ ।  
 समयसत्त्व २१, २३, ५६, ६०, ७८,  
 १०४, ११७, ११६, १३२, १३७,  
 १७०, १७२, १७३, १७४, २०५,  
 २५३, २५५, ३११, ३४८, ३८६,  
 ४१६, ४७५, ५१६, ५२७ ।  
 समयाधिष्ठानमंत्र ५३२, ५३७ ।  
 समयौ २५८ ।  
 समाज १११; ०मुद्रा ३० ।  
 समाधि १२६, १५७; ०मुद्रा ८६,  
     १२६, १३३, १४१, ४०८ ।  
 समाधिसम्बोध्यङ्क ४८६, ४६४ ।  
 सम्प्रथोग ५३२ ।  
 समुटाङ्गलि २७ ।  
 सम्बर ४६४, ५०५ ।  
 सम्बरतंत्र ४६६, ४६६ ।  
 सम्बोधिवंशतिक्र १६३ ।  
 सम्बोध्यङ्क ४८८ ।  
 सम्भोगकाय ४५५ ।  
 सम्मोदिका ६७ ।  
 सरजन ५१३ ।  
 सरस्वती ३३०, ३३६, ५६१, ५६२,  
     ५६६ ।  
 सरहपाद ८०, ८३ ।  
 सर्जन ४११ ।  
 सर्जन ४११ ।  
 संप्र ३२, २४५, २४६, २४६, २५१,  
     २५३, २६१, २८०; ०यज्ञोपवीत  
     ७६, १७२ ।  
 सर्पाभरण ५०७, ५०८, ५२८ ।

सर्वज्ञ २८, २६७, ३२५, ३३२; द्वाजा  
 ४३; द्वाता ३३४; द्वते १५८।  
 सर्वज्ञमित्र २२३।  
 सर्वडाकिनी ४८६।  
 सर्वतथागतज्ञान ११७, ३१८, ४७६;  
 द्वहय २।  
 सर्वदेवताविसर्जन मुद्दा ५२४।  
 सर्वबुद्धडाकिनी ४५३, ४५८, ४५५,  
 ४५७; द्वैरोचनी ४५५।  
 सर्वमार्हिप्रश्नमनी ३०८।  
 सर्वराजेन्द्रमुद्दा ३०।  
 सर्ववादिप्रमाणक ३३६।  
 सर्वप ४६३।  
 सविद्यक १६२।  
 सहज ३८८, ३६०, ४४८, ५४०;  
 द्वभावा ५६४।  
 सहजविलास ३८४, ४५२।  
 सहजानन्द ५६६; द्वभावा ४२५।  
 सहस्रबाहवे ४३५।  
 सहस्रशिरे ४३५।  
 सावंज्ञ ३६०।  
 सावंभौतिकवलिमंत्र ५३२।  
 साहस्रप्रमाणनी ४००, ४०२, ४०६।  
 सिंह ७७, २३६।  
 सिंहनाद ४७, ४८, ५१, ५३, ६२,  
 ६३; द्वाशग्नी ५४; द्वाहन ४७।  
 सिंहनालोकेश्वर ५३, ६३।  
 सित ५३२।  
 सितारा २१३, २१५, २१६।  
 सितवती ४०२, ४०८।  
 सितसर्पी २१७।  
 सितातपत्र ३६५।  
 सिद्धैकवीर १३७, १३८, १३९, १४०,  
 १४५।  
 सिरिहट ४५५।  
 सीधु ४११।

सौमावन्ध २२६; द्ववन्धनी ६।  
 सुखावती ३६३, ४४८।  
 सुगत २०१, ३३४, ३३५, ५७०।  
 सुगतिसंदर्शन ८८।  
 सुगृहा ५६२, ५६६।  
 सुजनमद १३६, ५८०।  
 सुदत्ता ५६१।  
 सुधन ४६, ५६, ६४, ७७; द्वकुमार  
 ३७, ४०, ४४, ६५, १०६।  
 सुनन्दा ५६२।  
 सुन्दरा ५०२।  
 सुन्दरी ५०२।  
 सुपूर्णा ५६२, ५६७।  
 सुभगा ५०२।  
 सुभद्रा ४२७, ५६१, ५६२, ५६६।  
 सुमतिमद ५६२।  
 सुमालिनी ५०२।  
 सुमेह ७८, २१५, ४२८, ४३८, ४६१,  
 ४६६, ५०८; द्वर्वत २५६ ४०५;  
 द्वराज ५५३।  
 सुमतारा १६१।  
 सुमनिसुमा ४३५।  
 सुमा १८०, १८४, १८८, १९६, २२६;  
 सुर ३५७ ३५८।  
 सुरक्षिती ५०२।  
 सुरक्षामिनी ५६६।  
 सुरतचर्य १६२; द्वचन्द्रि ५६६।  
 द्वचन्द्री ५६६; द्वमालिनी ५६६,  
 द्वसुन्दरी ५६६।  
 सुरतेवरी ५६६।  
 सुरतोया ५६६।  
 सुरतोत्तमा ५६६।  
 सुरामद्दी ४२७।  
 सुविशुद्धघर्मधातु १४०, १६०, १६६;  
 द्वघर्मज्ञान ४६३, ४६७।  
 सुवीरा ४२७।

सुखयोग १८६ ।  
 सूचि २७४, २७६, २७७, २७८, २७९,  
 २८२, २८३, ३०१, ३०३, ३०४,  
 ३०५; ○सुदा ७५, ७६ ।  
 सूचिसुख ८० ।  
 सूत्र २७६, २७८, २७९, २८२, ३०१,  
 ३०३, ३०५, ४४७ ।  
 सूत्रक ८८८, ८८९ ।  
 सूत्री २८३ ।  
 सूर्यप्रभ ६६ ।  
 सूच ४०६, ४८८, ४८२ ।  
 स्कम्मि १८३ ।  
 स्तम्भ ५३२ ।  
 स्तम्भकर ३७१ ।  
 स्तम्भन ३७१, ३७८, ४३४, ४३६ ।  
 स्तम्भनी ४३५ ।  
 स्तम्भा ५३२ ।  
 स्तोम ३७८; ○न ३७१ ।  
 स्थविर ६२, २००, २०६ ।  
 स्थानस्थाना ५ ।  
 स्थिरस्त्रक ८८, ८३, ८४ ।  
 स्कोटतारा १६१ ।  
 स्कोटा १६८, २२६ ।  
 स्मृति ३२६ ।  
 स्मृतिसमोथङ्क ४८६, ४८४ ।  
 सम्भरा २२३, २२४ ।  
 सम्प्रपत्य ४२७ ।  
 सम्प्रसौदामिनीगम्यवंनगसच्चायामायो-  
     पम ४७१ ।  
 सम्यम्भुकुसुम १८१, १८७, २३४ ।  
 स्वस्तिक ३ ।  
 सम्ययन ४१०, ४१२ ।  
 सामदेवी ६६; ○पञ्चा ४६७, ४७२,  
     ४६०, ५२८, ५३०; ○सामविद्या  
     १६३, ५४४; सामा ४८२, ५३५,  
     ५३६; सामाकृना ४७२ ।

ह

हयकर्णि ४२७ ।  
 हययोव ३७, ४०, ४४, ४६, ४६, ५६,  
 ६४, ७७, १८३, १८८, २३६, ५०८,  
 ५०९ ।  
 हयस्कन्धर ५०६ ।  
 हर ११०, १७४, १७५, ३००, ५१३,  
 ५७१ ।  
 हरि ७६, ८२, ११०, १७४, १७५,  
 ३००, ५१०, ५१३ ।  
 हरिहरिहरिवाहनोद्धव ७७, ७८;  
 ○लोकेश्वर ७६ ।  
 हस्तपूजाविधि ५०० ।  
 हारौति ८२, १०३, ३६७, ४०६;  
 ○मंत्र ८२, १०३ ।  
 हालाहल ३१, ३२, ६५, ६६, ६८,  
 ६९, ७०, ७१, ७२, ७३; ○लोकेश्वर  
 ६६ ।  
 हिमवन्त २४८ ।  
 हिरण्यगर्भ ८२, १७४, १७५ ।  
 हेषक १४६, १६६, ४६०, ४६१,  
 ४६२, ४६८, ४६९, ४७०, ४७१,  
 ४७२, ४७४, ४७५, ४७६, ४७७,  
 ४८२, ४८४, ४८५, ४८६, ४८८,  
 ४८०, ४८३, ४८४, ५००, ५०३,  
 ○महिषी ४३५; ○रूप २३१,  
 ४७४; ○वच ५०३ ।  
 हेषकी ४८८, ४८९, ४९२, ४९४ ।  
 हेवच ४४३, ४६१, ४७६; ○देशक  
 ४५०; ○योगवान् ४७६ ।  
 हेवचकम ३८४, ३८८, ३८९; ○तंत्र  
     ३८१, ३८१ ।  
 होमकुरुषविधि ३६८, ३७० ।  
 होमोही ५६६ ।

## ERRATA.

| Page,   | Line,           | For,                        | Read,                                                                                              |
|---------|-----------------|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Vol. I. |                 |                             |                                                                                                    |
| 7       | .. 7            | नमःकौः                      | नमकौः                                                                                              |
| 14      | .. 4            | भवत्तीया                    | भवत्तीया                                                                                           |
| 15      | .. 11           | समन्निनी-                   | समन्निनी                                                                                           |
| 17      | .. 5            | सुद्रादिषु गौः              | सुद्रादिष्यगौः*                                                                                    |
| ..      | 7               | सुशीलानपराधयोः              | सुशीले नापराधयेत्                                                                                  |
| ..      | 8               | न कार्यं                    | नाकार्यं*                                                                                          |
| 28      | .. 3            | ०वक्त्रमा                   | ०वक्त्र मा                                                                                         |
| 48      | .. 5            | ०मेकवारधा०                  | ०मेकवारं धा०                                                                                       |
| 57      | .. 12           | ०तद्वन्नरम०                 | ०तद्वन्नरं                                                                                         |
| 61      | .. 18           | ०मत्तभग०                    | ०मत्त भग०                                                                                          |
| 67      | .. 13           | नीयं।                       | नीयम्।                                                                                             |
| 68      | .. 10           | ०भावान्।                    | ०भावान्                                                                                            |
| 82      | .. 16           | सिद्धि०                     | सिद्धं                                                                                             |
| 110     | .. 5            | तान्त                       | तान्तं                                                                                             |
| 115     | .. 16           | ०रिति०                      | ०रिति०                                                                                             |
| 122     | .. 5            | चरपचनधीः                    | चरपचन धीः                                                                                          |
| 160     | .. 3            | सत्त्वतौ                    | सत्त्वतौ                                                                                           |
| 169     | .. 5            | तान्त०                      | तान्त०                                                                                             |
| 180     | .. 19           | ..                          | After स्वाच्छा० add<br>[ यां यां इच्छनि तां तां<br>वश्मानयति॑ ]                                    |
| 182     | .. 14           | स्वयं न                     | स्वपति॑                                                                                            |
| 183     | .. 17           | योगवरेण                     | योगीवरं न                                                                                          |
| 189     | 18-20           | मोहवचां . . .<br>रागवचिकाम् | [ मोहवचां न्यसेद्वेचे<br>देषवचां च कर्षतः॑।<br>मात्सर्थिकां तथा ब्राह्मे<br>वज्ञे तु रागवचिकाम्॑।] |
| 208     | .. 15           | हौं                         | हौः॑                                                                                               |
| 235     | .. 16           | योगवरेण                     | योगीवरं न                                                                                          |
| 239     | .. 16           | चट्ट्वा०                    | चट्ट्वा०                                                                                           |
| 251     | .. 18           | ततो दक                      | ततोदक                                                                                              |
| 258     | .. 2, 9, 19, 20 | हौं                         | हौः॑                                                                                               |
| 260     | .. 12           | चैतदुक्तं                   | चैतदुक्तं                                                                                          |
| 261     | .. 8            | ०स्वानरक्ता०                | ०स्वानरक्ता०                                                                                       |

\* Suggested by Pandit V. Bhattacharyya in IHQ Vol. III, p. 428.

| Page,               | Line,         | For,           | Read, |
|---------------------|---------------|----------------|-------|
| Vol. II.            |               |                |       |
| 264 .. 5 ..         | मादाचर०       | मादाचर०        |       |
| ” .. 15 } ..        | ह्रौ          | ह्रौः          |       |
| 265 .. 9 }          |               |                |       |
| 266 .. 14 }         |               |                |       |
| 290 .. 8 ..         | पक्षोपचारा०   | पक्षोपचारा०    |       |
| 297 .. 7 ..         | ०महेतुतः      | ०महेतुकम्      |       |
| 315 .. 6 ..         | पूजोपचा०      | पूजोपचा०       |       |
| 323 .. 10 ..        | रत्नाच, रत्न० | रत्नाचरत्न०    |       |
| 335 .. 2 ..         | मेधापरो       | मेधा परे       |       |
| 338 .. 4 ..         | त्रच्छाका०    | त्रच्छास्य०    |       |
| 365 .. 12 ..        | ०सिद्धौ०      | ०सिद्धौ०       |       |
| 391 .. 1 ..         | पक्षमौली      | पक्ष मौली      |       |
| 418 .. 19 ..        | ०हृदयमन्तः    | ०हृदयमन्तः     |       |
| 438 .. 10 ..        | वलिम्         | वलिं           |       |
| 458 .. 17 ..        | ०पदार०        | ०पदार०         |       |
| 459 .. 9 ..         | ०रथोवद्व०     | ०रथो वद्व०     |       |
| 462 .. 5 ..         | उत्पद्यते ।   | उत्पद्यते      |       |
| ” .. 7 ..           | पक्षोपचार०    | पक्षोपचार०     |       |
| 476 .. 5 ..         | ०रूपदर्शक०    | ०रूपादर्शक०    |       |
| 505 .. 2 ..         | भटित्येषा     | भटित्येष       |       |
| 512 .. 5 ..         | ०पताकधरं      | ०पताकाधरं      |       |
| 533 .. 3 ..         | ०चन्द्रा०     | ०[ पंचा ]०     |       |
| 536 .. 16 ..        | उष्णप्राप्त०  | उष्णं प्राप्त० |       |
| 538 .. 3 ..         | ०नुदित०       | ०सुदित०        |       |
| 543 .. 12 ..        | ०दर्शी०       | ०दर्शी॑ ।      |       |
| 573 .. 9 ..         | चाँकार०       | चाँकार०        |       |
| 584 .. 10 ..        | ०चारैः        | ०चारैः         |       |
| 590 .. 7 ..         | तत्पुण्यं     | यत्पुण्यं      |       |
| 595 .. 4 ..         | चक्षौ         | चक्षौ          |       |
| In all instances .. | कं            | अं             |       |

# GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES.

Critical editions of unprinted Sanskrit Works, edited by competent scholars, and published by the Oriental Institute, Baroda.

## BOOKS PUBLISHED.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Rs. A.               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| 1. <b>Kāvyamīmāṃsā</b> : a work on poetics, by Rājasekhara (880-920 A.D.) : edited by C. D. Dalal, and R. Anantakrishna Sastry, 1916. Re-issue. 1924 .. ..                                                                                                                                                                                                    | 2-4                  |
| <i>This book has been set as a text-book by the Bombay and Patna Universities.</i>                                                                                                                                                                                                                                                                            |                      |
| 2. <b>Naranārāyaṇānanda</b> : a poem on the Paurāṇic story of Arjuna and Kṛṣṇa's rambles on Mount Girnar, by Vastupāla, Minister of King Viradhabala of Dholka, composed between Samvat 1277 and 1287, i.e., A.D. 1221 and 1231 : edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916 .. .. ..                                                            | <i>out of print.</i> |
| 3. <b>Tarkasaṅgraha</b> : a work on Philosophy (refutation of Vaiśeṣika theory of atomic creation) by Ānandajñāna or Ānandagiri, the famous commentators on Śāṅkarācārya's Bhāṣyas, who flourished in the latter half of the 13th century : edited by T. M. Tripathi, 1917 ..                                                                                 | 2-0                  |
| 4. <b>Pārthaparākrama</b> : a drama describing Arjuna's recovery of the cows of King Virāṭa, by Prahlādanadeva, the founder of Pālanpur and the younger brother of the Paramāra king of Chandrāvati (a state in Mārvār), and a feudatory of the kings of Guzerat, who was a Yuvarāja in Samvat 1220 or A.D. 1164 : edited by C. D. Dalal, 1917 .. .. ..       | 0-6                  |
| 5. <b>Rāṣṭraūḍhavarmī</b> : an historical poem (Mahākāvya) describing the history of the Bāgulas of Mayūragiri, from Rāṣṭraudha, king of Kanauj and the originator of the dynasty, to Nārāyana Shāh of Mayūragiri by Rudra Kavi, composed in Ś'aka 1518 or A.D. 1596 : edited by Pandit Embar Krishnamacharya with Introduction by C. D. Dalal, 1917 .. .. .. | 1-12                 |
| 6. <b>Līṅgānuśāsana</b> : on Grammar, by Vāmana, who lived between the last quarter of the 8th century and the first quarter of the 9th century : edited by C. D. Dalal, 1918 .. .. ..                                                                                                                                                                        | 0-8                  |
| 7. <b>Vasantavilāsa</b> : an historical poem (Mahākāvya) describing the life of Vastupāla and the history of                                                                                                                                                                                                                                                  |                      |

Rs. A.

Guzerat, by Bālachandrasūri (from Modheraka or Modhera in Kādi Prant, Baroda State), contemporary of Vāstupāla, composed after his death for his son in Samvat 1296 (A.D. 1240) : edited by C. D. Dalal, 1917. 1-8

8. Rūpakaṣṭakam : six dramas by Vatsarāja, minister of Paramardideva of Kalinjara, who lived between the 2nd half of the 12th and the 1st quarter of 13th century : edited by C. D. Dalal, 1918 .. .. 2-4

9. Mohaparājaya : an allegorical drama describing the overcoming of King Moha (Temptation), or the conversion of Kumārapāla, the Chalukya King of Guzerat, to Jainism, by Yaśahpāla, an officer of King Ajayadeva, son of Kumārapāla, who reigned from A.D. 1229 to 1232 : edited by Muni Chaturvijayaji with Introduction and Appendices by C. D. Dalal, 1918 .. 2-0

10. Hammīramadamardana : a drama glorifying the two brothers Vāstupāla and Tejahpāla and their King Virādhavala of Dholka, by Jayasimhasūri, pupil of Virasūri, and an Ācārya of the temple of Munisuvrata at Broach, composed between Samvat 1276 and 1286 or A.D. 1220 and 1239 : edited by C. D. Dalal, 1920. 2-0

11. Udayasundarikathā : a romance (Campū, in prose and poetry) by Soddhala, a contemporary of and patronised by the three brothers Chchittarāja, Nāgārjuna, and Mummuṇirāja, successive rulers of Konkan, composed between A.D. 1026 and 1050 : edited by C. D. Dalal and Pandit Embar Krishnamacharya, 1920 .. 2-4

12. Mahāvidyāvidambana : a work on Nyāya Philosophy, by Bhatta Vādīndra who lived about A.D. 1210 to 1274: edited by M. R. Telang, 1920 .. .. 2-8

13. Prācīnagurjarakāvyaśāṅgraha : a collection of old Guzerati poems dating from 12th to 15th centuries A.D. : edited by C. D. Dalal, 1920 .. .. 2-4

14. Kumārapālapratibodha : a biographical work in Prākrta, by Somaprabhāchārya, composed in Samvat 1241 or A.D. 1195 : edited by Muni Jinavijayaji, 1920. 7-8

15. Gaṇakārikā : a work on Philosophy (Pāśupata School) by Bhāsarvajña who lived in the 2nd half of the 10th century : edited by C. D. Dalal, 1921 .. .. 1-4

16. Saṅgītamakaranda : a work on Music by Nārada: edited by M. R. Telang, 1920 .. .. 2-0

17. Kavīndrācārya List: list of Sanskrit works in the collection of Kavīndrācārya, a Benares Pandit (1656 A.D.): edited by R. Anantakrishna Shastry, with a foreword by Dr. Ganganatha Jha, 1921 .. .. 0-12

18. Vārāhagṛhyasūtra: Vedic ritual (domestic) of the Yajurveda : edited by Dr. R. Shamasastri, 1920 .. 0-10

19. Lekhapaddhati: a collection of models of state and private documents, dating from 8th to 15th centuries

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Rs. A. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| A.D.: edited by C. D. Dalal and G. K. Shrigondekar,<br>1925 .. .. .. ..                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2-0    |
| 20. <b>Bhaviṣayattakahā or Pañcamīkahā</b> : a romance in<br>Apabhranśa language by Dhanapāla ( <i>circa</i> 12th cen-<br>tury): edited by C. D. Dalal, and Dr. P. D. Gune, 1923.                                                                                                                                                                            | 6-0    |
| 21. <b>A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and Im-<br/>portant Paper MSS. in the Bhandars at Jessal-<br/>mere</b> , compiled by C. D. Dalal, and edited by Pandit<br>L. B. Gandhi, 1923 .. .. ..                                                                                                                                                        | 3-4    |
| 22, 23. <b>Paraśurāmakalpsūtra</b> : a work on Tantra, with<br>commentary by Rāmeśvara and Paddhati by Umāna-<br>da: edited by A. Mahadeva Sastry, B.A. 2 vols., 1923.                                                                                                                                                                                       | 11-0   |
| 24. <b>Tantrarahasya</b> : a work on the Prābhākara School<br>of Pūrvamimāṃsā, by Rāmānujācārya: edited by Dr.<br>R. Shamasastri, 1923 .. .. ..                                                                                                                                                                                                              | 1-8    |
| 25, 32. <b>Samarāṅgaṇa</b> : a work on architecture, town-<br>planning and engineering, by king Bhoja of Dhara<br>(11th century): edited by Mahamahopadhyaya T.<br>Gaṇapati Shastri, Ph.D. 2 vols., 1924-1925 ..                                                                                                                                             | 10-0   |
| 26, 41. <b>Sādhanamālā</b> : a Buddhist Tāntric text of rituals,<br>dated 1165 A.D. consisting of 312 small works, com-<br>posed by distinguished writers: edited by Benoytosh<br>Bhattacharyya, M.A., Ph.D. 2 vols., 1925-1928 ..                                                                                                                           | 14-0   |
| 27. <b>A Descriptive Catalogue of MSS. in the Central<br/>Library, Baroda</b> . Vol. 1 (Veda, Vedalaksana and<br>Upanisads), compiled by G. K. Shrigondekar, M.A. and<br>K. S. Ramaswāmi Shastri, with a Preface by Dr.<br>B. Bhattacharyya, Ph.D. 1925 .. ..                                                                                                | 6-0    |
| 28. <b>Mānasollāsa or Abhilāṣitārthaśacintāmaṇi</b> : an ency-<br>clopaedic work divided into one hundred chapters,<br>treating of one hundred different topics by Someśvarade-<br>va, a Chalukya king of the 12th century: edited by<br>G. K. Shrigondekar, M.A., 3 vols. vol. I. 1925 ..                                                                   | 2-12   |
| 29. <b>Nalavilāsa</b> : a drama by Rāmchandrasūri, pupil of<br>Hemachandrasūri, describing the Paurāṇika story of<br>Nala and Damayanti: edited by G. K. Shrigondekar<br>and L. B. Gandhi, 1926 .. .. ..                                                                                                                                                     | 2-4    |
| 30, 31. <b>Tattvasaṅgraha</b> : a Buddhist philosophical work<br>of the 8th century by Sāntarakṣita, a Professor at<br>Nālandā with Pañjikā (commentary) by his disciple<br>Kamalaśīla, also a Professor at Nālandā: edited by<br>Pandit Embar Krishnamāchārya with a Foreword in<br>English by Dr. B. Bhattacharyya, M.A. Ph.D. 2 vols.<br>1926 .. .. .. .. | 24-0   |
| 33, 34. <b>Mirat-i-Ahmadi</b> : with its Khatimae or Supple-<br>ment: By Ali Muhammad Khan, the last Moghul<br>Dewan of Gujarat: edited in the original Persian by<br>Syed Nawabali, Professor of Persian, Baroda College,<br>3 vols. (vol. I and III in the Press), vol. II. 1926 ..                                                                        | 12-0   |

RS. A.

|     |                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 35. | Mānavagrhyasūtra : a work on Vedic ritual (domestic) of the Yajurveda with the Bhāṣya of Aśtāvakra : edited with an introduction in Sanskrit by Pandit Rāmakrishna Harshaji Sāstri, with a Preface by Prof. B. C. Lele, 1926 .. .. ..            | 5-0      |
| 36. | Nātyāśāstra : of Bharata with the commentary of Abhinavagupta of Kashmir : edited by M. Ramakrishna Kavi, M.A. 4 vols, vol. I, illustrated, 1926 ..                                                                                              | 6-0      |
| 37. | Apabhrāns'akāvyatrayī : consisting of three works, the Carcarī, Upadeśarasāyanā and Kālasvarūpakulaka, by Jinadatta Sūri (12th century) with commentaries : edited by L. B. Gandhi, 1927 .. .. ..                                                | 4-0      |
| 38. | Nyāyapraveśa, Part I (Sanskrit Text) : on Buddhist Logic of Diinnāga, with commentaries of Haribhadra Sūri and Pārvadeva : edited by Principal A. B. Dhruva, M.A., LL.B., Pro-Vice-Chancellor, Hindu University, Benares .. .. ..                | Shortly. |
| 39. | Nyāyapraveśa, Part II (Tibetan Text) : edited with introduction, notes, appendices, etc., by Pandit Vidhushekha Bhattacharyya, Principal, Vidyabhavana, Visvabharati, 1927 .. .. ..                                                              | 1-8      |
| 40. | Advayavajrasaṅgraha : consisting of twenty short works on Buddhist philosophy by Advayavajra, a Buddhist savant belonging to the 11th century A.D., edited by Mahāmahopādhyāya Dr. Haraprasad Shastri, M.A., C.I.E., Hon. D. Litt. 1927 .. .. .. | 2-0      |
| 42. | Kalpadrukośa : standard work on Sanskrit Lexicography by Keśava : edited with an elaborate introduction and indexes by Pandit Ramavatara Sarma, M.A., Sahityacharya of Patna. In two volumes, vol. I, 1928.                                      | 10-0     |
| 43. | Mirat-i-Ahmadi Supplement : by Ali Muhammad Khan. Translated into English from the original Persian by Mr. C. N. Seddon, I.C.S. (retired) and Prof. Syed Nawab Ali, M.A. Corrected Re-issue, shortly. ..                                         | 6-8      |

## BOOKS IN THE PRESS.

1. Rāmacarita of Abhinanda, Court poet of Hāravarṣa (cir. 9th century A.D.) : edited by K. S. Ramaswami Shastri.
2. Nātyadarpaṇa : on dramaturgy by Rāmacandra Suri with his own commentary : edited by Pandit L. B. Gandhi and G. K. Shrigondevkar, M.A.
3. Nātyāśāstra : Vol. II. edited by M. Ramakrishna Kavi.
4. Jayākhyasamihitā : an authoritative Pāñcharātra work : edited by Pandit E. Kṛṣṇamacaryya of Vadtal.
5. Buddhist works on Logic : containing reconstructed texts from Chinese, Tibetan texts and English translation of Chinese texts of ancient authors like Nāgārjuna Vasubandhu, etc. by Prof. Giuseppe Tucci of Italy.

Rs. A.

6. **Mānasollāsa** or Abhilasitārthacintāmanī, vol. II. edited by G. K. Shrigondekar, M.A.
7. **A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda**, vol. II (S'rauta, Dharma and Grhya Sūtras) compiled by the Library staff.
8. **A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan**; edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, by Pandit L. B. Gandhi, 2 vols.
9. **Bhāvaprakāśana** of S'āradātanaya : an ancient work on Dramaturgy : edited by Pandit Ramaswami Shastry, Oriental Institute, Baroda and His Holiness Yadugiri Yatiraja Swami, Melkot.
10. **Prajñopāyaviniścayasiddhi** of Anaṅgavajra and Jñā-nasiddhi of Indrabhūti : two important works belonging to the little known Vajrayāna school of Buddhism (8th century A.D.): edited by Dr. B. Bhattacharyya, Ph.D.
11. **Siddhāntabindu** : on Vedānta philosophy by Madhusūdana Sarasvatī with commentary of Puruṣottama : edited by P. C. Divanji, M.A., LL.M.
12. **Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja** : the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists : edited by Dr. B. Bhattacharya, Ph.D., Director, Oriental Institute, Baroda.
13. **Influence of Portuguese on the Asiatic Languages** : Translated into English from Portuguese by Prof. A. X. Soares, M.A., Baroda College, Baroda.
14. **Persian Chronicle** : history of the Safvi Period of Persian History 15th and 16th centuries by Hasan Ramlu : edited by C. N. Seddon, I.C.S. (*retired*), Reader in Persian and Marathi, University of Oxford.
15. **Nañjarājayaśobhūṣaṇa** : by Nr̥siṁhakavi alias Abhinava Kalidāsa, a work on Sanskrit Poetics and relates to the glorification of Nañjarāja, son of Virabhūpa of Mysore : edited by E. Krishnamacharya.

PUBLISHED BY THE GOVERNMENT OF H.H. THE  
MAHARAJA GAEKWAD OF BARODA.

Gazetteer of the Baroda State. By Rao Bahadur Govindbhai H. Desai, B.A., LL.B., Naeb Dewan, Baroda State, and the late Principal A. B. Clarke, B.A. With map. 2 volumes, 1923, each Rs. 15.

Census of India, 1921, Vol. XVII, Baroda. By Satyavrata Mukerjea, B.A., Subah, Baroda Division, formerly Superintendent of Census Operations, Baroda State.

In three parts 1921-22—

|                      |    | Rs. | As. | P. |
|----------------------|----|-----|-----|----|
| Part I Report        | .. | 16  | 8   | 0  |
| " II Imperial Tables | .. | 9   | 0   | 0  |
| " III State Tables   | .. | 4   | 8   | 0  |

—————♦—————

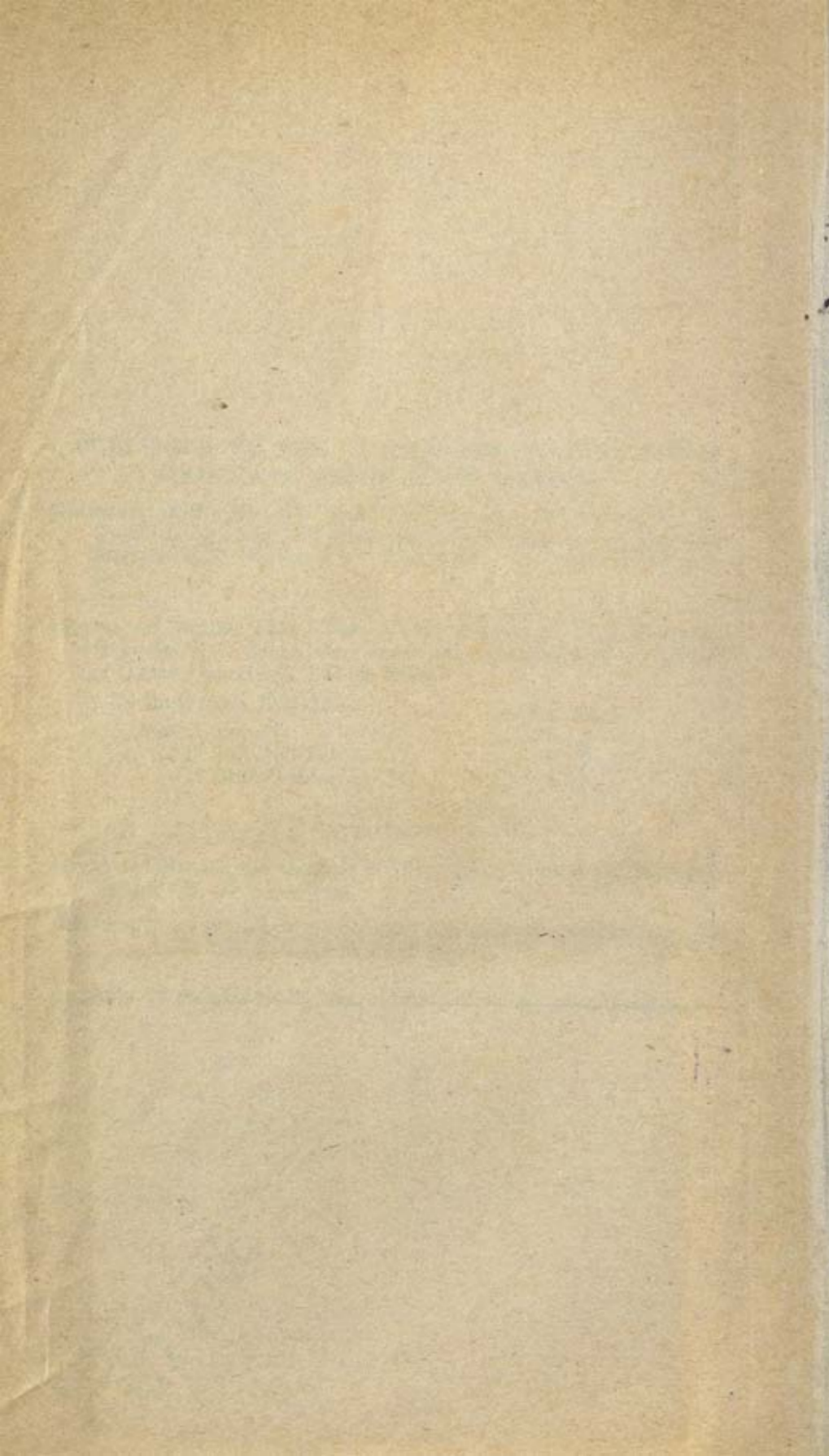
Mirat-i-Ahmadi, the Original Persian Text. Edited by Professor Nawab Ali. In 3 volumes.

(Gaekwad's Oriental Series. Vol. II, 1927, Rs. 12. Vols. I and III are in the Press.)

English Translations of Vols. I and II are also in preparation.

2214/26





*"A book that is shut is but a block"*

CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY  
GOVT. OF INDIA  
Department of Archaeology  
NEW DELHI.

Please help us to keep the book  
clean and moving.